


IDEI 

CONTEMPORANE 



HERBERT MARCUSE 

SCRIERI 

FILOZOFICE 

Studiu introductiv, 
selecţia textelor şi îngrijirea ediţiei: 

N. TERTULIAN 

Traducere de: 
ION HERDAN, SORIN V!lmU, 

V ASI LE DEM. ZAMFIHESCU 

l 8 7 7 

EDITUHA POLITICĂ 
Bucureşti 



Coperta: VALENTINA BOlWŞ 



HERBERT MARCUSE -

O BIOGRAFIE INTELECTUALĂ 

S-au împl init, anul trecut, cind decenii de cînd a 

apărut prima lucrare înregis tralft în bogata l istă a scrie­
rilor lui Herber t Marcu se: este vorba de o simplă bi­
bliografie a operelor lui  Schiller, întocmită pe baza utili­
zări i unei bibl io teci- Schil ler numită die Trămelsche Schil­
ler- Bibliothek. Lucrarea nu pare a avea vreo semnifica­
ţie deosebită, de vreme ce nici unul d intre comentatori i 
operei lu i  Marcuse nu i-au acordat vreo atenţie (este po­
sibil să fie un simplu exerciţ iu universi tar, destinat si't 
îndepl inească o formal itate academică). Schiller, şi în 
special Scrisorile asupra educaţiei estetice, vor fi însă o 
prezenţrt, deloc neglijabilă, în opera de mai tirziu a gîn­
ditorului. Herbert Marcuse îl va evoca pe Schiller, atî t 
în Eros şi Ci�Jilizaţie cît şi în conferinţa Ideea de progres 
în lumina psihanalizei, drept unul dintre principal i i  pre­
cursori ai  unei civil i zaţii non-represive, clădite pe supri­
marea dual ismului  între simţuri ş i  intelect şi pe libera 
afirmare a tuturor facultăţilor umane (o societate con­
struită pe principi i  estetice , în care l iberu l joc al apti tu­
dinilor umane ar fi s ingura forţă inspiratoare). Am amintit  
lnsă data de mai  sus spre a evidenţia, mai ales, vas­
ti tatea intervalului  de t imp în care se inscrie activitatea 
filozofică a lu i  Marcuse: chiar dacă am lua în considera­
ţie doar anul publ icării primului său studiu mai im­
portant Contribuţii la o fenomenologw a materialismului 
istoric ( text apărut  în 1928, în numărul special ded icat 
de revista Philosophische Hefte scriel" i i  lui l\IarLin Hei­
degger Sein und Zeit), se poate spune , făeînd bilanţul unei 
aproape j umătăţi de veac de travalin filozofic intens, 
cii Herbcrt Marcusc nu a rămas cu nimic dator secolului 

5 



său, ei dimpotrivă l-a man;at adinc , invcsli ndu-şi întreaga 
sa energic intelectual[t în lup ta pentru o cauză intelec­
tuală şi socială ciireiu i s-a dedicat încă din t inereţe. 

Categori i le  fundamentale ale marxismului (mai exact: 
ale matcrial ismultli istoric) au stat aproape tot timpul 
în centrul reflecţiei sale filozofice. De  la  cel dintîi studiu 
fi lozofic, amintit anterior, care debutează cu exegeza 
unor concepte marxiste, folosind în  special , dar nu ex­
clusiv, Ideologia germană şi Sfinta familie ale lui  Marx 
şi Engels, şi pînă l a  u ltimele texte care ne stau Ia înde­
mînă: conferinţele d in ani i 1974-1975 reunite în volu­
mul Zeit-Messungen (Măsurători ale timpului ) , apăru t 
anul trecut la editura Suhrkamp din Frankfurt-am-Main , 
marxismul a fost placa turnantă în jurul căreia gravitează 
gîndirea lui  Marcusc (despre natura cu totul particu­
lară a uti l izări i conceptelor marxistc în scrieri le  sale vom 
avea ocazia să ne ocupăm pe larg). Era nevoie să facem 
răspicat,  din capul loculu i ,  o asemenea precizare, deoa­
rece prejudecăţile acumulate în jurul scrieri lor lui Mar­
cuse au pus adeseori în umbră un fenomen care ţine de 
domen iul evidenţei .  Interesul pentru gîndirea lui Marx 
nu a fost însă niciodată, la Marcuse, unul pur teoretic : 
d impotrivă, chiar de la început ,  gîndirea sa a vizat pla­
nul  "acţiuni i  radicale"; nu o philosophia perennis a ur­
mărit să elaboreze Herbert Marcuse , ci o " teorie cri tică" 
a vieţii sociale, cu o scadenţă inevitabilă in politicis. Ea 
a venit ,  printr-o explozie puţin previzibilă,  în  ultimii ani 
de la  sfîrşitul deceniului al  şaptelea ; siilile uriaşe , umplute 
pînă la  refuz, îndeosebi de tineri i contestatari , care îl 
urmăreau cu o atenpe încordată şi  î l  acla�au pe filozo­
ful devenit  subit  simbolul teoretic al mişcări i lor,  au 
fost expres ia  materială extremă a unei d imensiuni per­
petuu prezente în gînd irea lui Man�use. 

Să nu u i tăm că IIerbert Marcuse ,  născu t în 1898 la 
Berl in, d intr-o familie înstărită, s-a înscris  încă din ado­
lescenţii, la  sfîrşitul primului  război mond ial , în parti­
dul social-democrat german şi a făcu t parte din tr-un 
consi l iu  al soldaţilor, creat in Berl inul an ilor 1917-1918 
după modelul sovietelor d in Rusia. El a părăs i t  însă par­
tidul în 1919, în semn de p rotest, imediat după asasina­
rea Rosei Luxemburg şi a lu i  Karl Liebknecht,  dezgus­
tat de revizionismul social-dcmocraţi<:'i şi de acţiunea 

G 



trădătoare a l i deri lor ei faţă de cauzn prolc lariatului .  
Marcuse va mărturisi mult. mai tît·Liu, cu ocar.ia unei 
dezbateri la  Universitatea Liberă din Berl in, că adversi­
tatea faţă de politica de colaborare eu forţele "destruc­
live şi represive" nu 1-a mai păr<:isit de atunci niciodatiP. 
După eşecul revoluţiei germane din 1919, Mareuse s-a 
retras din activitatea politicii şi s-a consacrat studiilor 
de filozofie la  universităţile din Berlin şi Freiburg. Teza 
sa de doctorat (dizertaţia) , susţinută în 1923, are un su­
biect neaştep tat : Der Kiinstlerroman (romanele în care 
artiştii joacă rolul de principali protagonişti), motiv pe 
care nu-l  vom regăsi ,  ca obiect de interes particular, în 
activi tatea sa ul terioară .  La sflrşitul deceniului al trei­
lea , în 1929, după şase ani pelrr:cuţi la Berlin, el se rein­
toarce la Freiburg, unde va studia cu Husserl şi Hei­
degger ,  îş i  va inaugura activitatea publicistică în paginile 
revistelor Philosophische Ilefte a lui Maximi lian Beck,  
Die Gesellschaft a lu i  Rudolf Hilferding şi Archiv fur 
Sozialwissenschaft und Sozialgeschichtc, iar în 1932 va sus­
ţine ceea ce germanii numesc die Il abilitationsschrift (ade­
vărata teză de doctorat) , sub conducerea !ni Martin Hei­
degger ; ea va deveni prima sa carte Il egels Ontologic und 
die Theorie der Geschichtlichkeit {Ontologia lui  Hegel şi 
teoria is toricitiiţ.ii ) ,  apărută în acelaşi an la editura Klos­
termann din Frankfurt. 

Cînd se va scrie istoria marxismulni d in secolul nos­
tru , ea va fi privită , sîntem siguri ,  drept unul din cele 
mai complicate şi mai pasionante capitole din întreaga 
istorie a filozofiei .  Se poate spune , considerînd lucrurile 
retrospectiv,  că scena ei a fost teatrul unora dintre cele 
mai surprinzătoare itinerarii ideologice şi al unor aven­
turi intelectuale u nice (în sensul superior al cuvîntului ) ,  
cunoscînd aliaje şi conversiuni dintre cele mai revela­
toare . Puterea de atracţie a marxismulu i ,  sub impulsul 

1 IIerbert Marcuse La fine dell'utopia, Bari , Laterza, 
19G8, pag. 83-8t.. Informaţ.ii despre biografia lui Marcuse 
pot  fi găsite atît în cartea lui I\Iartin Jay The Dialectica[ 
lmagination, A Ilistory of the Frankfurt School and the 
Institut of Social Research, 1923-19-'iO, Boston, Toronto, 
Little,  Brown and Company, 19?3, pag. 28, ?1 şi urm . ,  cît 
şi în voluminoasa monografie a lui Jean-Michel Palmier 
llerbert Jvfarcuse et la nouvelle gauche, Paris , Editions 
Pierrc Belfond,  19?3, pag. 15 şi urm. 

7 



unei evidenţe sociale constrîngătoare ,  s-a exercitat ade­
seori asupra unor gînditori formaţi la şcoala unor curente 
filozofice opuse. Este, pînă la un punct, cazul citorva 
din reprezentanpi proeminenţi ai şcolii de la Frankfurt : 
nu se poate ignora faptul că Max Horkheimer a fos t încă 
din tinereţe (şi a rămas!) un admirator al operei lui Scho­
penhauer, înainte de a se nu tri din opera lui Hegel şi 
Marx , că Adorno,  consacrindu-şi prima sa lucrare im­
portantă unui aspect central al operei lui Kierkegaard , 
se va arăta receptiv la critica lui Kierkegaard împotriva 
sistemului hegelian, că Herbert Marcuse a fost iniţial , 
paralel cu interesul său viu pentru problematica marxis­
mului ,  un discipol al lu i  Husserl şi mai ales al lui Hei­
degger. Sartre şi Merleau-Ponty vor fi, mai tirziu , exemple 
analoage, conversiunea lor spre tezele materialismului 
istoric producindu-se după ce trecuseră prin şcoala lui  
Husserl şi Heidegger (ceea ce va pune, în moduri diferite, 
o amprentă decisivă asupra întregului lor itinerar inte­
lectual ). S-au creat astfel situaţii teoretice aparent din­
tre cele mai paradoxale , prin coexistenţa in spaţiul ace­
luiaşi scris filozofic a unor orientări eterogene.  Biogra­
fia intelectuală a lui Herbert Marcuse ni se pare tipică 
în această privinţă. 

Este un motiv de interogaţie pentru toţi comen tato­
rii operei sale, şi de inevitabilă uimire pentru iubitorii 
de coheren ţă şi rigoare in articularea discursului filozo­
fic, modul in care Marcuse a putut să "concilieze" in pri­
mele sale texte voinţa de a promova o teorie marxistă a 
acţiunii  sociale cu adeziunea l a  tezele fun damentale ale 
lui Heidegger din Sein und Zeit şi la conceptul de "isto­
ricitate" din filozofia vieţii a lui Wilhelm Dilthey. Spre a 
înţelege o asemenea fuziune sui generis , trebuie să ţinem 
seama că Marcuse aparţinea acelei generaţii a tinerilor 
de stînga care nutreau o aversiune declarată impotriva 
tendinţelor dominante în marxismul din perioada Inter­
naţionalei a II-a: "naturalizarea" vieţii sociale, prin tra­
tarea legilor procesului social ca fiind cvasi-identice în 
acţiunea lor cu cele din cîmpul naturii , cultul faptelor, 
împotriva căruia se rid1case m frenezia sa revoluţionară 
încă tînărul Lukacs , la începu tu! anilor douăzeci, invo­
cînd faimoasa exclamaţie idealistă a lui Fichte : "desto 
schlimmer fur die Tatsachen" (cu atît mai rău pentru 

8 



fapte), reducerea marxismului Ia o "sociologie ştiinţi­
fică" , contrariau profund , prin inevitabila diminuare a 
rolului subiectivităţii revoluţionare , Ia Kautsky ca şi la 
Max Adler, elanul către acţiune radicală şi practică trans· 
formatoare al generaţiei căreia îi aparţinea şi Herbert 
Marcuse . Anti-naturalismul filozofic 1-a condus pe tînă ­
rul Marcuse nu numai să pună pe primul plan al reflrc­
ţiilor sale conceptele de devenire (Geschehen) şi istorici­
tate (Geschichtlichkeit}, dar şi să-şi caute punctul de 
sprij in într-un concept al fiinţei u mane care făcea din 
emergenţa liberă a posibil ităţilor şi instituirea unei tem­
poralităţi originare fundamentul său , în opoziţie cu iner­
ţia existenţei naturale ,  prinsă în reţeaua determinărilor 
obiective : conceptele heideggeriene , sinonime, de Da­
sein şi Existenz (realitatea umană, concepută ca existen ­
ţă-în-lume, In-der-Welt-Sein), în opoziţie cu simpla exis­
tenţă-dată sau cu cea ustensilizată ( Vorhandenheit şi 
Zuhandenheit) I-au fascinat imediat pe Marcuse . Este 
un  spectacol intelectual cît se poate de interesant să vezi 
cum, printr-o subtilă  ţesătură de malentendu-uri, năzu­
inţa către o acţiune socială radical ă a unui tînăr intelec­
tual de stînga credea să poată găsi în critica subiectului 
pur contemplativ-teoretic ( în speţă : a cogito-ului carte­
zian ) şi în situarea pe primul plan a su biectului "existen­
ţial" , cu toate rădăcinile implantate în-lume, din Sein 
und Zeit a lui  Heidegger, o zonă de confluenţă a marxis­
mului  şi heideggerianismului.  Cînd Herbert Marcuse scria 
în 1928  că Sein und Zeit este o carte care "pare să însemne 
un punct de cotitură în istoria filozofie i : punctul în 
care filozofia burgheză se dizolvă pe sine dinăuntru şi 
deschide drum liber către o ştiinţă <<concretă» nouă"\ 
este evident că opera lui  Heidegger îi apărea ca o rup­
tură cu "teoricismul" şi raţionalismul idealist al filozo­
fiei burgheze clasice , în speţă cu subiectul ei  pur logic 
ş i  cogitativ, şi ca o redeschidere a contactului cu subiec­
tul real ,  practic, "exis ten ţial" ,  promovat de Marx şi reac­
tualizat, în concepţia sa, printr-o iniţiativă filozofică 

1 Herbert Marcuse, Beitrăge zu einer Phănomenologie 
des Ilistorischen Materialismus, în volumul Herbert Mar­
cuse f Alfred Schmidt , Existentialistische Marx-Interpre­
t ation, Frankfurt am Main , Europăische Verlagsanstal t, 
1 9 7 3 ,  p .  54. 

9 



radicalii, de Heidegger. Setlucţia exercitatft de Dillhcy 
se expl ică în tr-un mod asemănătoJ' . În temeietorul filo­
zofiei vieţii afirmase în mod programatic, mai ales în car­
tea sa Der Aufbau der geschichtlichen W elt in den Geistes­
wissenschaftcn { 1 905/1910 ) ,  preţu i tă în mod deosebit de 
Marcuse, că p reeminenţa subiectului pur teoretic al ra­
ţionalismului  clasic trebuie curmată şi înlocuită prin  
unitatea între subiectul practic ş i  cel teoretic ,  între cel 
volitiv şi cel apetitiv, simbolizată de conceptul-cheie al 
filozofiei sale inovatoare : cel de 9Îaţă {Leben) . Oricine 
se poate intreba în mod legitim cum a putut Marcuse să 
postuleze cu atîta u şu rin ţă o fuziune firească între con­
ceptul de istoricitate al lui Dilthey sau Heidegger şi cel 
al marxismului ,  cînd se ştie că Di l they (şi în prelungirea 
lui directă Heidegger) au institu i t  o cezură radicală în­
tre cauzalitatea naturii  şi devenirea istoriei , tăgăduin­
du-i celei dintîi orice drept de cetate în cîmpul istorici­
tăţii şi revendicînd pentru cea de-a doua o auto-mişcare 
emancipată de constrîngerile ş i  imperativele şirurilor 
cauzale obiective (de aci faimoasa expulzare a "expli­
caţiei", das Erklăren, ca metodă proprie exclusiv ştiin­
ţelor naturi i , din cîmpul ştiinţelor spiritului, unde ar 
domina dos Verstchen, "comprehensiunea") . 

Existrt într-adevăr în studiul amintit al lu i  Marcuse 
un pasaj care nu poate să nu ne reţină atenţia în mod 
spccid. Autorul statuează o distincţie tranşantă în tre 
natură şi istorie, admiţînd posibil itatea u nei  ştiinţe dia­
lecticc a naturii doar în măsura în care natura este încor­
porată ca obiect al istorici u mane, dar negînd atributul 
dialecticităţii sau istoricităţii naturii în sine, indepen­
dentă de conştiinţa u mană (acu m apare pentru prima 
oară şi polemica lui Marcuse cu conceptul de "dialectică 
a naturii" , formulat de Engels).  "Fizica matematică tra­
teaz(\ obiectul ei făcînd într-adevăr abstracţie de orice 
is toricitate , şi poate să o facă în mod îndreptăţit, deoa­
rece fiin[a naturi i  (das Sein der Natur) nu este istoricii 
aşa cnm este existenţa realităţii-umane {des Daseins). 
Natura are istorie, ea însă nu este istorie. Existenţa (rea­
l itatea-umană, das Dasein) este istorie"1. Broarea pe care 
risciJ să o comit;! aci Marcu se nu este nicidecum benignă ş i  

1 /bid., p. 68- 69. 

10 



problema istoricităţii sau anistoricităţii  naturii nu este 
deloc insignifian tă pentru destinul gîndirii marxiste . 
Sub raportul observaţiei neprevenite a faptelor apare 
clar că după teoria cosmogonică a lui Kant-Laplace şi 
cea a evoluţiei speciilor a lui D arwin, sau după descope­
ririle astrofizicii şi fizicii moderne, a vorbi despre carac­
terul anistoric al naturii ("Natura . . .  nu este istorie" ) echi­
valează cu un contra-sens , sau pur şi simplu cu un 

neadevăr. Privită in contextul ei istoric, atitudinea lui 
Marcuse se explică prin convingerea sa că numai graţie 
de-naturalizării existenţei umane, prin instituirea unei 
frontiere abrupte între imperiu l spaţialităţii cuantificabile 
a naturii şi emergenţa temporalităţi i şi istoricităţii odată 
cu apariţia subiectului uman , se va pune capăt scientis­
mului în înţelegerea marxismului şi se va redeschide ca­
l ea către instaurarea unei subiec tiv i tăţi revoluţionare. 
IIeideggerianizarea marxismului se voia astfel la  tînă­
ru l Marcuse , in mod paradoxal , un produs al activismu­
l ui şi radicalismul ni său revoluţionar. Ideea că istorici­
tatea existenţei umane nu poate fi în ţeleasă fără a ţine 
seama de înrădăcinarea în adevărata ei preistorie, în is­
torici tatea naturii ,  că formele de depenire a naturii (miş­
carea,  interacţiunea, dispariţia unor însuşiri " inu tile" 
în favoarea altora "uti le" în cîmpul naturii animale etc. ) 
se vor regăsi - într-o formă bineînţeles calitativ modi­
ficată, graţie apariţiei conştiinţei - , în istoricitatea vie­
ţi i umane , nu a format obiectul unui examen serios din 
partea lui Herbert Marcuse . Teza identităţi i în tre iden­
t i tate şi  non-identi tate în comparaţia dintre istoria na­
turi i şi istoria vieţii sociale i-a rămas străină. Adevărul 
este că aprehensiunea sa viza orice înţelegere pur cate­
gorial-teoretică a lumii , întemeiată, după exemplul şti­
inţelor naturi i ,  pe principiul cauzalităţ i i , deoarece ea ar 
fi legitimat, nici m ai mult nici mai puţin , viziunea "bur­
gheză" asupra fiinţei u mane ,  ca un simplu "lucru" {un 
"subiect-obiect"), prins în reţeaua unei multiplici tăţi de 
alte " lucruri"; conceptele de "viaţii" al lui  Dil they şi de 
"existenţă" al lui Heidegger, prin instituirea unui anta­
gon ism polar între istoricitatea sau existenţialitatea omu­
l u i  şi ob iectual i tatea moartă a natnr·ii , îi apăreau ca tot 
a tîtea antidoturi împotriva unei în(clegeri "rcificate" , 
de tip pur burghez, asupra fiinţe i umane şi ca tut a ti tea 

11 



instrumente intelectuale pentru realizarea acelei "Durch­
brechung der Verdinglichung"1 (străpungeri a reifică­
rii) către care aspira frenezia sa activistă. 

Inceputurile filozofice ale lui Herbert Marcuse stau 
aşadar sub semnul unei originale conjuncţii a unor teze 
ale dialecticii marxiste cu modul de gîndire fenomeno­
l ogic şi existenţialist. Contradicţii le societăţi i capitalis­
mului tardiv, cea între esen ţa umană şi tipul ei de exis­
tenţă,  între nivelul forţelor de producţie şi  relaţiile de 
producţie existente,  sînt indicate de pe acum cu o saga­
citate care o prevesteş te direct pe cea de mai tîrziu .  Rei­
ficarea generalizată a existenţei umane în condiţi ile unui 
asemenea tip de societate este denunţată fără echivoc2 ; 
textul Beitrăge zu einer Phănomenologie des historischen 
Materialismus se încheie cu un elogiu al acţiunii revolu­
ţionare a proletariatului, ca singura cale de salvare a so­
cietăţii contemporane3• ln acelaşi timp Marcuse inter­
pretează eliberarea de sub imperiul reificării burgheze în 
termenii  strict heideggerieni ai smulgerii din cîmpul exis­
tenţei inautentice (Verfallenheit) în favoarea instaurării 
celei autentice\ adop tă conceptul hcideggerian de " Ge­
worfenheit" (omul e o fiinţă azvîrlită în lume, unde îşi 
valorifică posibil ităţile) ca o garanţie împotriva "liber­
tăţii burgheze" şi "determin ismului burghez"5 şi vede în 
conceptul lui  Husserl de "intenţionalitate" un punct de 
sprij in pentru afirmarea drepturilor subiectivităţii îm­
potriva oricărui pozitivism naturalist. Fără îndoială,  
Marcuse era prea lucid ca să nu-şi dea seama de l imitele 

1 Cf. ibid. pag. 82. Expresia va reveni frecven t :  v. de 
pildă studiul Zum Problem der Dialektik (II) în revista 
Die Gesellschaft, 1931, p .  557 şi cartea despre Hegel 
Ilegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit, 
Frankfurt,  Klostermann, 1932, p. 291, 293 şi 304 (aci era 
însă folosită expresia "Durchbrechung der Vergegenstănd­
lichung" - străpu ngerea obiectivării 1 - , sub influenţ� 
directă a lui Hegel , care se va menţine şi în gîndirea de mai 
tîrziu a lui Marcuse ) .  

2 Cf. studiul Ueber konlcrete Philosophie, apărut iniţial 
în Archiv filr Sozialwissenschaft und Sozialpolitik (1929), 
trad. franceză In voi. "Philosophie et Revolution", Paris , 
Denoel f Gonthier, 1967, p .  136 şi 140-1!11. 

a Op. cit., p .  83-84. 
4 Ibid., p. 65 . 
5 lbid., p. 60. 

12 



conceptului heideggerian de existenţă-umană {Dasein) ; 
el considera că puterea inovatoare a analiticii existenţei 
umane întreprinse de Heidegger se opreşte tocmai în 
pragul structurii materiale a vieţii sociale,  de care filo­
zofia expusă în Sein und Zeit nu putea da cu nici un chip 
socoteală1• Era tocmai terenul in care s-ar fi afirmat su­
veranitatea deplină a materialismului istoric, singura 
!.t�orie aptă să pună în valoare determinările multiple şi 
contradicţiile vieţii sociale.  Totul se petrecea la tînărul 
Marcuse ca şi cum teoria marxistă a vieţii sociale , ex­

pusă prin categoriile materialismului istoric , ar fi avu t 
nevoie de o întemeiere filozofică mai adîncă, într-o "an­
tropologie existenţială" de tipul celei formulate de Hei­
degger, prin radicalizarea unor idei ale lui  Dilthey, ca 
o garanţie a puterii subiectului uman de a se institui în 
istorie drept factor de acţiune radicală (de aci şi  simpatia 
pentru conceptul heideggerian , cu rezonanţă "decizio­
nistă" , al "puterii de hotărîre" - Entschlossenheit, pe 
care o descoperim în acelaşi text al lui Marcuse) .  

Ni s e  pare incontestabil c ă  î n  viziunea filozofică ini­
ţială a lui Marcuse planul "raţiunii practice" avea o pre­
eminenţă categorică asupra celui al "raţiunii pure" (cum 
se întîmplase cîndva şi cu tînărul Hegel ) ,  că interesul 
pentru filozofie ca theoria, ca înţelegere a categoriilor 
existenţei ,  era cu totul subordonat interesului pentru 
acţiunea e i  "existenţială" , ca factor de transformare a 
condiţiei umane .  De aci şi înclinaţia sa pronunţată pen­
tru filozofiile de tip "existenţial" ,  de la  Kierkegaard şi 
Dilthey la  Heidegger, ca şi iluzia sa că ar putea realiza 
un conjunct între asemenea doctrine şi filozofia revo-
1 uţionară a marxismului. Textul din 1929 Despre filo­
zofia concretă este cît se poate de elocvent ; autorul de­
clara că î l  interesează nu atî t ideea "adevărului" în sine, 
cî t cea a "validităţii" (Geltung), cu alte cuvinte pu­
terea de incidenţă a adevărului asupra existenţei umane 
şi sfîrşea printr-un elogiu al tipului de filozofie prac­
ticat de Kierkegaard: filozofia ca ges t de subversi une 
existenţială ,  provocatoare de "scandal" sau de "credin­
ţă", zguduind conştiinţa umană şi smulgînd-o certitudi ­
nilor "intemporale" spre a o aru nca în vîl toarea hic et 

1 lbid., p. G2 . 

13 



nunc-ului istoric1 . Nu trebuie însă să cădem în păcatul 
"agravării simptomului" : oricît in teres ar fi arătat Mar­
cuse unor asemenea direcţii de gîndire (şi el nu va rămîne 
fără ecou in dezvoltarea sa ul terioară) ,  nervul in,spira­
tor al preocupărilor sale fiind elaborarea unei teorii revo­
luţionare a vie/ii sociale în prelungirea tezelor lui Marx , 
era normal ca punctu l de greutate al ideilor sale să de­
vină treptat dialectica, înţeleasă ca singura teorie cuprin­
zătoare a realităţii in transformarea ei revoluţionară. 

Cît de puternică era vocaţia sa pentru gîndirea dia­
lectică se vede şi din veto-ul categoric pus încercării lui  
Max Adler de a kan tianiza marxismul; ideea de a ln te­
m eia doctrina marxistă a vieţii sociale pe un sistem de 
categorii teoretice a priori, după modelul metodei trans­
cendentale a lui Kant,  trezea în Marcuse o energică îm­
potrivire şi el îi opune anal iza imanentă a existenJei so­
ciale , bazată pe  metoda dialectică ,  drept singura cale 
de descifrare a mecanismelor sociale . Este interesant 
însă că transcenden talizarea marxismului il indispunea 
mai ales pe Marcuse deoarece , in ochii săi ,  ea ducea ine­
vitabil la o congelare a vieţii sociale în tiparele unei în­
ţelegeri pur contemplativ-teoretice şi la  o "devalorizare 
a practicii radicalc"2• Antipatia sa faţă de transforma­
rea marxismului dintr-o "teorie a revoluţiei proletarc" 
într-o "sociologic ştiinţ ifică" este şi aci limpede expri­
mată3. Gînditorii marxişti pe care îi celebra Marcuse 
erau cei care rcstauraseră dialectica în marile ei drep­
turi : Georg Lukacs din Geschichte und Klassenbewusst­
sein , Karl Korsch din Marxismus und Philoso phie (lui 
Korsch îi dedică Marcuse u n  elogiu semnificativ în intro­
ducerea Ia  textul său Das Problem der geschichtlichen 
Wirklichkeit: Wilhelm Dilthey, p ublicat în Die Gesell­
schaft, 1931) şi Ernst Bloch din Der Geist der Utopie'1• 

1 Hcrhert Marcuse, Uber lwnkrete Philo sophie , în vol. 
cit. , p. 121-15G. Textul a fost reprodus recent şi în 
volumul Herbert Marcuse J Alfred Schmidt Existentialis­
tische Marx-Interpretation, ed. cit., p .  8.'5-110. 

2 Herbert Marcuse, Transzendentaler lllarxismus? în 
Die Gesellschaft, 1930, p. 328. 

3 lbid. 
4 O mărturie precis<1 poate fi găsilii în cuvintele in tro­

ductive ale conferintei rostite de Marcuse la Korcula în 
1%8, cu prilejul umii congrrs al filozofilor dedieal operei 

14 



Drumul spre veritabila asimilare a dialecticii nu a 

fost însă cîtuşi de puţin unul  rectil in iu .  Se iveşte din nou 
în trebarea legitimă cum putea fi conciliată admiraţia 
pentru Heidegger şi Kierkegaard , gînditori si tuaţi prin 
întreaga lor· orientare la antipodul lui Hegel (al doilea 
fiind chiar cel mai ilustru adversar al hegel ianismului în 
secolul trecut )  cu îmbrăţişarea fără rezerve a metodei 
dialectice , glorificată de Marcuse în diversele ei forme, 
de la  Platon la  Hegel şi Marx? Nu mai puţin problema­
tică, ridicînd grave şi îndreptăţite semne de întrebare, 
este şi fuziunea Dilthey-Hegel , preconizată în primele 
texte ale lui Marcuse, culminînd cu cartea Ilcgels Onto­
logie und die Theorie der Geschichtlichlceit din 1932. S-ar 
spune că , în cazul din u rmă, fuziunea are un aspect mai 
pu ţin contrariant şi paradoxal , dacă ne gindim la faptul 
că Dilthey este autorul unei celebre cărţi dedicate tînă­
rului Hegel : Die Jugendgeschichte Jfegels1 (1905-1906), 
lucrare care a exercitat o covîrşitoare influenţă asupra 
întregului neo-hegelianism din deceni i le urmf1toare . Aci 
atingem o problemă compl icată, pe care n ici una dintre 
cărţile de sinteză dedicate şcol ii de la Frankfurt şi operei 
lu i  Marcuse (din cele pc care le cunoaştem) , nu a rezol­
vat-o în mod satisfiicător: cea a relaţiei cu nco-hegelia­
nismuP. 

lui Marx : "Mă bucur şi sînt mîndru că pot vorbi astăzi 
în prezenţa lui Ernst Bloch, a cărui operă Spiritul lltopiei, 
apărută cu peste patruzeci de ani  in urmă, a influenţat cel 
puţin generaţia mea şi a arătat cît de realiste pot fi con­
ceptele u topice, cît de s trîns legate cu acţiunea, cu prac­
tica" (cf. textul "Libertate şi Necesitate. Considera ţii 
pentru o nou ă determinare a lor" , în voi. "Marx und die 
Rer•olution", 1 970, Frankfurt am Main , Suhrkamp. p. 12). 

1 Wilhelm Dilthey, Gesammelte Schriften, IV Band, 
Die Jugendgeschichte Ilegels und andere Abhandlungen 
zur Geschichte des deutschen ldealisnws, Leipzig und 
Berlin 1 921 , Verlag von B . G. Teubncr. 

2 Ne referim deopotrivă la lucrarea lui G.E. Rusconi 
La teoria critica della societa, Bologna, il Mulino, 1968, cît 
şi la excelenta The Dialectica[ Imagination a !ni Martin 
Jay. Jean-Michel Palmier, în Marcuse et la now)elle gauche, 
nu şi-a dat osteneala să analizeze primele texte ale lui 
Marcuse, lucru care nu se poate spune despre ceilalţi doi 
comentatori (în special Rusconi a făcut o descriere con­
ştiincioasă şi pertinen tă a lor, fără însă a aborda frontal 
problema semnalată de noi mai sus). 

15 



"Renaşterea lu i  Hegel" , promovată în Germania rle 
curentul neo-hegel ian,  inaugurată de s tudii le lui J .  Eb­
binghaus Relativer und absoluter ldealismus şi Win­
delband Die Erneuerung des Ilegelianismus, ambele d in 
1 9 1 0, şi prelungită apoi de masivele lucrări ale lu i  
R. Kroner ş i  H.  Glockner în  deceniile de după primul 
război mondial , s-a distins prin cîteva particularităţi , 
denunţate cu extremă vigoare de Georg Lukacs în capito­
lul dedicat neo-hegelianismului din cartea sa Distrugerea 
Raţiunii { 1 95t.) : instituirea unui raport de filiaţie directă 
Intre opera lui Kant şi cea a lui Hegel , deci o tendinţă de 
"kantianizare" a hegelianismului şi , implicit ,  de obnubi­
lare a inovaţii lor radicale aduse cu sine de opera lui  He­
gel; interpretarea categori ilor principale ale dialecticii 
lui Hegel prin prisma conceptului  fundamental al lu i  
Dilthey - das Leben (viaţa) - ,  ceea ce  echivala cu o sil­
nică integrare a operei lui Hegel în şirul filozofiilor ro­
mantice ale vieţii {de pildă nivelarea artificială a antago­
nismelor între Hegel şi Schleiermacher, Jacobi sau Schel ­
l ing); elogiul programa tic al tînărului Hegel , cel care 
ar fi fost însufleţit încă de un "mistic panteism" , spre a 
folosi formula lu i  Dilthey (categoric infirmată de Lu­
kacs) ,  în opoziţie cu maturul Hegel , care ar fi sacrificat 
trep tat inspiraţia sa genuină pe altarul "panlogismului" 
etc. Ar fi absurd să tăgăduim faptul evident că prima 
carte despre Hegel a lui Herbert Marcuse poartă sigi liul 
unor trăsături  ale curentului  neo-hegelian .  Ni se pare 
însă în acelaşi t imp limpede C<l, dacă o privim în con tex­
tul istoric al devenirii lui Marcuse (atî t al scrieri lor sale 
anterioare din Die Gesellschaft cît şi al operelor ul teri­
oare) , asimilarea e i  - în spiri tul celei efectuate de Ln­
k[tcs în capitolul din Distrugerea R afittnii1 - cu o o peri:\ 
tipică a direcţiei neo-hegeliene , adăugîndu-se circum­
stanta agravantă a heideggerianismulu i ,  este des tinati\ ,  
prin absenţa unor nuanţe importante , să rămîn[t nesati s­
făcătoare . Ceea ce ne interesează aci , de fapt ,  nu este atit 
cartea despre Hegel , cît ansamblul primei perioade din 
activi tatea lui Marcuse, a cărei justă caracterizare este 
menită să ducă la  o judecată echitabilă şi asupra evolu-

1 Georg Lukacs, Die Zerstorung der Vernunft, 1 955 ,  
Aufbau-Verlag, Berl in ,  p .  foloS. 

16 



ţiei  sale ulterioare . Spre a marca situaţia particulară a 

lui Marcuse în raport cu orientările dominante ale neo­
hegelianismului  este suficient  sit a tragem atenţia asupra 
uuu i fap t prea p uţin preţuit şi valorifieat pînă acum din 
unghiul de vedere al problemei aminti le: prima confrun­
tare expl icită cu problemele dialectici i i-a fost prileju ită 
lu i  Marcuse de o severă analiză critică a uneia dintre căr­
ţi le reprezenta tive ale curentului neu-hegelian, luerarea 
în două vol ume a lu i  Siegfricd Marck Die Dialektik in 
der Philosophie der Gegenwart (Dialectica în filozofia pre­
zentului, voi .  I 1929, voi .  II 1931)1. Polemica es te cu atît 
mai revelatoare cu cît Marck aparţinea ramurii de 
stinga a curentului neo-hegelian (era un social-democrat) 
ş i  în centrul discuţiei Marcuse va situa problema izvoa­
relor hegeliene ale dialecticii lui Marx. Siegfried Marck 
era un elev al lu i  Cassirer şi Richard Honigswald ,  apar­
ţinea deci prin formaţie, ca şi alţi neo-hegelien i ,  l iniei de 
gindire a neo-kantianismului .  Nu va fi deci o surpriză să 
consta tăm că l ucrarea sa urmărea de fap t să supună din­
lectica hegeliană unei ample acţiuni  de revizuire, rest.rin­
gîndu-i  considerab il sfera de acţiune; opunînd "dialec­
tici i speculative" a lu i  Hegel propria sa "dialectică cri­
t ică" , Siegfried Marck nu submina atît laturile efecti\' 
vulnerabile ale gîndirii hegel iene , cît tocmai principiile 
ei nodale, cu o funcţie prin excelenţă critică şi revolu­

ţionară. Cîtă dreptate avea Lukacs să vadă în tendinţa de 
kantianizare a hegel ianismului un semn d istinctiv al 
curentului neo-hegelian , se poate vedea din teza centrală 
a lui Marck : conceptul fundamental al contradicţiei dia­
lectice era redus la sfera pur epistemologică a tensiunii 
în tre "eu" şi "es te" (das Ich şi das Isl) răpindu-i-se, în 
numele "conştiinţei finite",  considerată ca supremă in­
stanţă a "dialecticii critice" , tocmai un iversal itatea onto­
logică ; orice transgresare a p lanului  strict cognitiv era 
considerată de Marck o recrudescenţă a vechii "diale!'­
tici speculative", şi faimoasa idee hcgeliană a "delir·11-

1 Studiul  lui  Marcuse a apărut în două etape: prima 
parte Zum Problem der Dialektik I, a apărut în Die Gesell­
schaft VII, 1 (1930}, fiind dedicată volumului întîi al cărţii 
lu i  Marck, iar cea de-a dou a :  Zum Problem der Dialelit!k 
II, cu un an mai tîrziu, tot în Die Gesellschaft (VIII, 9, 
1931}, ca un comentariu l a  cel de-al doilea volum. 

17 



lui baceanLic" al conceptelor dialcdicc, formulatil în 
"Fenomenologia Spiri tului", era stigmatizată fără mena­
jamen te drept un "joc lipsi t  de sons"1. Hcrbert Marcusc 
a in1 uit imed i a t inacceptabil i tatea demersului  de gîn­
dire al lui Marck şi primejdiile pe care le impl ica pentru 
valorificarea marxistă a dialecticii lu i  H egel. 

Ridicindu-se împotriva înţelegerii restrictive a con­
ceptului  de dialectică, redus la o simplă tensiune între 
subiectul cunoscător şi obiectul cunoscut ,  punînd la con­
tribuţie, pen tru a anihila punctul de vedere al lu i  Marck, 
tezele lu i  Platon şi Hegel ,  H erbert Marcuse va demon­
stra că mişcarea şi contradicţia, inclusiv procesul nega­
ţiei şi al conservării prin depăşire a lucrului negat (Auf­
hebung), sînt proprietăţi universale ale existenţei umane, 
s intetizate în conceptul de  istoricitate. An ti-gnoseologis­
mul ferm şi proiectarea dialectici i ,  înţeleasă ca is torici­
tate, In spaţiu l  vast a l  ontologiei (cel al  existenţei ca exis­
tenţă) , îl determină pe Marcuse să reabi l i teze fără şovă­
i re, împo triva îngustului "criticisrn dialectic" al  lui Marck, 
tocmai ceea ce neo-hegel ianul , de origine neo-kantiani"i, 
denunţase l a  Hegel ca fiind "metafizică": "Poate că pre­
misele is torico-problematice decisive ale d ialecticii se 
află tocmai în ceea ce duce dincolo de sfera activităţii  
cognitive (des erkennenden Denkens) - în <<me tafi­
zică>> !"2 - scria Marcuse , răsturnînd polemic perspectiva 
lu i  Marck. Intenţia sa fundamentală era de a întemeia 
conceptu l de is toricitate pe o înţelegere omnilaterală, 
atotcuprinzătoare a raporturilor între fiinţa umană şi 
existenţă , depăşind planul strict cognit iv, pentru a in­
clude bog;lţia de determinări a activităţii practice, de 
stăpînire, apropriere şi metamorfozare a lumii ,  de la ac­
tele pur vi tale şi pînă la sfera celor morale. 

Tocmai aci se produce confluenţa între lectura lui 
Hegel , propusă de Marcuse ş i  concretizată mai ales în 
cartea sa Ontologia lui Hegel şi teoria istoricităţii, şi de­
pl ina adeziune la conceptul de "viaţă" al lui Di lthey. 
Năzuinţa sa primordială era de a repune în drepturile 
sale plenare un Hegel genuin,  cel din "Feno-

1 Siegfried Marck, Die Dialelrtik in der Philosophie der 
Gegemvart, Tilbingen,  1 93 1 ,  J . C.B. Mohr (Paul  Siebeck), 
p. 93. 

2 Zum Problem der Diulektik I,  loc. cit., p. 549. 

18 



menologia Spiritului" , şi, pînă l a  un punct, din "Logiett": 
notiunile de "conştiinţă-de-sine" (Selbstbewusstsein) şi 
<le transformare a "substanţei" în "subiect", cardinale 
în gindirea hegeliană, însemnau pentru Marcuse ruptura 
definitivă cu în�elcgerea relaţiei subiect-obiect ca o con­
fruntare a două real i tăţi autonome, aflate într-un static 
raport de transcendenţă una faţă de cealaltă, şi institui­
rea între ele a unui complex raport dinamic, de intor­
pătrundere şi osmoză perpctuă, în care acţiunea şi gîn­
direa , raţiunea practică şi cea teoretică , sînt indisocia­
bile .  Conceptele de de�Jen ire şi istoricitate sînt expresia 
super! al ivă a u nui asemenea raport .  Fără a tăgădui ,  ci 
dimpotriv{t , că "originara activitate sintetică" a conşti­
inţei ,  postulatiî. de Kant, reprez intă punctul de pornire 
al meditaţiilor hegeliene, au torul tezei despre Hegel se 
va strădui să demonstreze că punerea pe primul plan a 
caracterulu i de "faptă" (das Thun) şi de "operă" al auto­
conşti inţei, de producere neîntreruptă a .,lucrului" (der 
Sache) prin "acţiunea luminată de conştiinţă" (das wis­
sende Handeln),  cu energica valorificare consecutivă a 
"imperiului acţiunii e tice" (das Reich der Sittl ichkeit )  
alături de " imperiul gînd irii", reprezintă marea noutate 
a gîndirii hegel iene. Nimeni ,  de la Aristo tel încoace, nu 
ar mai fi pus în valoare cu o asemenea forţă earaderul 
de energcia. al existentei .  Impresia pe care o l asă as tăzi 
prima carte despre Hegel a lui Herbert Marcu se es te de­
sigur contradicloric. Făcînd abs tracţie pentru o clipă de 
intenţiile ei filozofice ultime şi anume stabil irea unei fi­
liaţii directe între conceptele de istorici tate la Dil lhey 
şi Hegel (ceea ee va determina judecata atît de severă a 
lu i  Luk�tes din "D istrugerea Raţiunii") , nu avem drep­
tul să ignorăm nucleul pozitii' al cărţii ,  care se va menţine 
ca o ereditate valabilă în evoluţia ulterioară a gîndito­
!'ll lui .  Incursiunea în adîncurile "Logicii" şi "Fenomeno­
logiei Spiritului" lu i  H egel îi îngăduie lui Marcuse să 
scoată la iveală ,  eu o sagacitate şi o acuitate incontes­
tabile, o serie întreagă de categorii centrale ale dialee­
tieii hegel iene, reconstitui te pe fondul rupturii cu "filo­
zofia reflexiunii" a lui Kant şi Fiehte. Es te vorba de ra­
portul complex între fenomen şi esenţă, caraeleru l dina­
mic şi istoric al esen(.elor, ames tecul inextricabil între 
, ,finilndine" şi "infinit" în dcvenirea lucrurilor, cu coro-

19 



Jarul: negativ itatea este o însuşire inerentă a oricărei de­
terminări (orice fenomen este definit  în devenirea l u i ,  
deci prin raportarea la  posibili tatea d e  a deveni altcePu), 
Hou-coindden�a intre existenţa nemiJlocită şi ex1stenţa 
in s ine a lucrurilor - mai exact ,  dialectica între ac­
tualitas şi potent ia (Măchtigkeit) , între starea imediată 
şi mul titudinea posibi l ităţilor latente - ,  auto-mişcarea 
s ubiectului ca devenire-altul-decît-sine şi reîntoarcerea 
la sine, caracterizarea activi tăţii lu i  ca o dublă mişcare 
de "des-obiectivare" şi "obiectivare" a lucruri lor ("die 
gegenstăndlich gewordene Entgegenstăndlichung" ) etc. 
e tc.1 Un asemenea amplu proces de incubaţie al catego­
riilor dialecticii în gînd irea lui Marcuse nu va rămîne fără 
efecte considerabile în procesul său de interpretare 
a operei l u i  Marx: la un an după încheierea lucrării sale 
despre Hegel (isprăvită în 1931  şi susţinută ca H ab ili­
tationsschrift cu Heidegger în 1 932) , apar pentru prima 
oară Manuscrisele economico-filozofice ale lui Marx în 
seria de opere complete cunoscutii sub numele de MEGA 
(Marx-Engels Gesamt-Ausgabe) şi Herbert Marcuse va 
fi printre cei dinlîi care au sesizat însemnătatea lor co­
vîrşitoare pentru justa înţelegere a marxismului ,  consa­
crlndu-le imediat o remarcabilă exegeză într-un s tudiu 
din revista Die Gesellschaft2• 

Fără îndoială, pî�ă l a  apariţia acestui studiu , etero­
genitatea straturilor filozofice care se juxtapuneau în 
gîndirea lui Marcuse era o real itate incontestabilă şi in­
fluenţa lui Dilthey şi Heidegger rămînea evidentă. Teza 
despre Hegel se deschidea cu un omagiu integral ad us 
lui  Heidegger, cartea alesese drept perspectivă centrală 
pentru interpretarea operei lu i  Hegel , după exemplul 
unor neo-hegelieni cunoscuţi ca Richard Kroner şi Her­
mann Glockner, conceptul de "viaţă" al lu i  Di l they (re-

1 Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit, 
Zweite Auflage, 1968 , Vittorio Klostermann ,  Frankfurt 
am Main , p. 63, 7 7 , 7 8 ,  82 , 95 ,  104 278 , 317 - 328 etc. 

2 "Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen JJ1.ate­
rialismus" (Noi izvoare priv ind întemeierea materialismului 
istoric), apărut mai întîi în Die Gesellschaft 7 /IX, Berl in 
1932 şi reprodus în volumul "Ideen zu einer kritischen 
Theorie der Gesel lschaft" , Suhrkamp Verlag, 1 969 ,  p. 7-
5'" Vezi şi volumul de faţă, p .  85 .  

20 



valorifica t la Hegel , sub imboldul lui Di lthey) şi se iii­
cheia cu o apologie a lui  Di l they, considerat ca legitimul 
conlinuator al ideii hegel iene de istorici tate. Oricîtă înţe­
legere am avea pentru credinţa lui  Marcuse că, prin in­
termediul lui  D ilthey şi Heidegger, ar fi putut regăsi ca­
lca de acces către adevărata concretitudine a relaţiei su­
biect-obiec t ,  insti tuită de Hegel şi pusă pe adevăratele 
ei baze de Marx (cum a recunoscut Marcuse de la în­
ceput) , ea ni  se va dezvălui a se întemeia pînă la urmă pe 
un grav contra-sens. Simplul fap t că D ilthey, ca şi mai 
tîrziu  Heidegger, vor concepe istoricitatea ca generată 
în mod exclusiv de emergenţa subiectivităţii în lume,  
expulzînd cauzalitatea obiectivă din sfera factorilor con­
sti tutivi ai istoricităţii ,  aruncînd natura, privită în auto­
nomia ei ontică, în zona an-istoricităţii sau extra- istori ­
cităţii şi subiectivizînd astfel , în mod radical , relaţia su­
biect-ob iect, prin conceptul de "viaţă" la Di lthey şi de 
"realitate-umană" - Dasein - l a  Heidegger, este de 
natură să ne  dea măsura incompatibilităţii celor dourt 
l in i i  de gîndire. Cheia fuziunii hibride întreprinse de tî­
nărul Marcuse o oferă, printre al tele, cîteva pasagi i reve­
l atoare din polemica sa cu S. Marck, în primele studii de­
d icate dialecticii .  Se ştie că unul din principalele puncte 
l i tigioase ale influentei cărţ i  Istoria şi conştiinţa de clasă, 
tipărită de Georg Lukăcs în 1 923 ,  a fost tăgăduirea ideii 
de "dialectică a naturii" , în polemică expl icită cu teza 
lui Engels.  Este de asemenea necesar să reamintim că 
începînd cu anii 1930- 31 Lukăcs şi-a revizuit  în mod 
categoric poziţia şi pînă la  sflrşitul vieţi i  sale nu a înce­
tat să denunţe în mod repetat, ca pe o eroare, atitudinea 
sa anti-engelsiană şi să afirme însemnătatea capi tali:i a 
ideii de "dialectică a naturii" pentru o interpretare co­
reetă a marxismului .  În cartea sa din 1 929 ,  Siegfried 
Marck punea la îndoială justeţea tezei susţinute de Ln­
k;\.cs în lucrarea sa de tinereţe1• I-Ierbert Marcuse îşi ex­
prima însă acordul deplin cu polemica anti-engelsiană a 
tînărului  Lukăcs , dezavua ideea de "dialectică a naturii" 
şi radicaliza distincţia în tre natură ca obiect "fizico-ma­
tematic" , situată după convingerea sa în planul anisto­
rici tăţii, şi zona de activitate a f i inţei umane, cea care 

1 S. Marck, op. c i t. ,  voi. I, p. 131. 

21 



ar inaugura cu apariţia ei dimensiunea istorieităţii1• (Este 
poziţia pe care o vom regăsi intaetă cu cîteva deceni i 
mai tîrziu şi la S::u·tre, în Material isme et rerolution ca şi 
în Critique de ln Raison Dialectique, reminiscenţă deopo­
trivă a ideilor formulate de Heidegger în Sein und Zeit2. ) 
Problema are o importanţă teoretică, după părerea noas­
tră, considerabilă. Nu atît problema existenţei sau in­
exis tenţei dialecticii în natură este aci în j oc,  cî t fap tul 
că f:l.ră recunoaşterea explicită a autonomiei existenţi­
ale a naturi i ,  ca o realitate în sine, independentă de so­
cie tate, şi fără a studia proprietăţile ei obiective , inclu­
siv specifica ei is toricitate, nu este cu put inţă să înţele­
gem cu adevărat nici natura vieţi i  sociale, care se con­
stituie tocmai prin "schimbul de substanţe" cu natura 
{"der Stoffwechsel der Gesellschaft mit der Natur" d u pă 
formula lui  Marx) şi nici raţional i tatea c i ,  care în afara 
înrădăcinări i în "obiectivitatea ontologică a natur i i  în 
sine" (L1tkacs) nu mai este cu adevărat cornprcltensibilă .  
Impl icaţiile ontologice şi epis lemologice ale chestiunii  
ni se par evidente: este vorba tocmai de prioritatea on­
tologică a obiectulu i  în relaţia subiect-obiect. Spre de­
osebire de Lukacs, care a înţeles cu  timpul eroarea sa  
d e  tinereţe, atribuind-o fidelităţi i  filozofice faţă de teza 
idealis tă hegeliană a ident itâţ i i  sub iect-ob iect ,  Herbert 
Marcuse şi-a menţinut pînă tîrziu opţiunea sa ne;ativă 
faţă de ideea unei "dialectici a naturi i" ,  ca şi  faţă de "rea­
l ismul natural ist  primar" al conceptului de  reflectare , în 
forma expusă de Lenin în "Materialism şi Empiriocriti­
cism" {pe alte planuri , în special cel al interpretări i dia­
lecticii şi al relaţiei teorie-practică în strategia revo­
luţionară, Marcnse va mărturisi o admiraţie constantă 
pen tru Lenin). Linia de demarcaţie între Lukacs şi Mar­
cuse va rămîne, în acest punct, tranşantă şi distanţa în­
tre opţiunile lor neînlăturată. 

Revenind la  scrieri le din prima fază a activităţ i i  l u i  
Marcuse, n i  s e  pare c ă  tocmai subaprecierea ponderii 
decisive a ideii de cauzal i tate obiectivă, strîns legată de 

1 Zum Problem der Dialektik 1, loc. cit. ,  p. 2?. 
2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 5. Auflage, 1941, 

Max Niemeyer Verlag, Haiie a.d.S., p. 63 şi urm. Jean­
Paul Sartre , Critique de la Raison Dinlectique, Tome I ,  
Paris, 19GO, Gallimard , p. '123 ş i  urm .  

22 



recunoaşterea au tonomiei ontice şi a caracterului istoric 

a l  naturii , 1 -a condus să îmbrăţişeze cu atîta facilitate 
dual ismul abrupt i nstituit de Di lthcy între ş ti inţele na­
turi i ,  cu metode exclusiv cauzale, şi şt i inţele spiri tului , 
caracterizate exclusiv prin metoda "comprehensiunii" 
(Verstehen)1, să accepte radical izarea distincţiei între 
natură şi istorie ,  practicată de Heidegger pe urmele dua­
l i tăţii între antic şi istoric, cultivate de contele Yorck, 
bunul prieten al lui Di lthey, şi să adere în fine, fără a 
trăda vreo rezervă , l a  celebra teză idealistă hegel iană a 
retroversiunii  "substanţei" în "subiect" (deci : identita­
tea obiect-subiect) din "Fenomenologia Spiritului" (ne 
referim aci mai ales la primele texte şi la prima carte 
despre H egel ) . Judecata drastică a lui Lukacs la adresa 
cărţ i i  Ontologia lui Hegel şi  teoria istoricităţii ,  formulată 
în "Distrugerea Raţiunii" , nu ni se pare aşadar l ipsită 
de orice temei : o in terpretare a lui Hegel prin prismă 
dil theyiană şi heideggeriană risca inevitabil  să diminu­
eze tocmai caracterele de ob iectivitate şi raţionalitate pro­
fundă ale logicii dialectice hegel iene , încl inînd balanţa 
către subiectivismul impl icat atît de conceptul de "viaţă" 
al lui Dilthey cît şi de cel de "temporal itate" al lui 
H eidegger. Rămîne dealtfel pentru noi o en igm ă cum 

a alunecat cu atîta uşurinţ ă autorul cărţii despre Hegel , 
dedicate lui Heidegger , peste polemica explicită a lui  Hei­
degger cu Hegel , în partea finală din Sein und Zeit ,  
acolo unde concepţia obiectivă asupra timpu lui , afirmată 
de H egel , es te st igmatizată de Heidegger ca aparţinînd 
idei i  "vulgare" despre timp , în opoziţie cu cea a tempora­
lităţ ii autent ice, insti t u ită de el însuşi , pe u rmele lui Yorck 
şi Di lthcy2• Există de asemenea în prima carte despre 
Hegel a lui Marcuse nu doar tendinţa de a opune glori­
ficatelor opere de tinereţe ale lui Hegel scrieri de matu­
ritate ca "Filozofia D reptului" sau "Prelegerile de filo­
zofie a istorici " , dar de a insinna ch i ar o cezură între 
" Fenomcnologia Spiritului",  cea în care " depl ina con­
creteţe nemutilată a vieţii" s-ar men ţine in tac tă , şi  "Lo­
gica" , unde "conceptualizarea" şi-ar o fi rma preeminenţa 

r H erbcrt Marcusc, Das Problrm der geschichtl ichen 
Wirklichkeit : Wilhelm Dilthey, în Die Gesellschaft , VIII, 
p .  3 G 0 - 3 6 7 .  

2 Mart i n Heidegger, Sein und Zeit ,  ed . cit . , p .  397 - 436.  

23 



asupra pulsiunii genuine a vieţiP. Intransigenta lui Lu­
kacs era dictată de aprehensiunea kgitimă că prin dil­
theyanizarea lui Hegel antagonismul între profunda ra­
ţionalitate a dialecticii hegeliene şi curentele iraţiona­
liste moderne va fi escamotat şi marile cuceriri ale hege­
lian ismului vor fi sacrificate . Dacă am vorbit despre im­
presia contradictorie pe care ne-a lăsat-o scrierea lui 
Marcuse , este pentru că ne-am arătat sensibili nu atit 
(sau nu doar) la  implicaţiile negative ale fuziunii Dilthey­
IIegP! (cum a făcut-o Lukacs , fără însă a cunoaşte an­

samblul scrierilor lui Marcuse din acea perioadă şi orien­
tarea lor către raporturile Hegel-Marx) ,  cit la potenţia­
lul considerabil de autentică gîndire dialectică acumulat 
în carte , cel care ii deschidea autorului calea către valo­
rificarea plenară a gîndirii tînărului Marx. 

Evenimentele s-au precipitat însă vertiginos în acei 
"ani decisivi" (spre a folosi titlul ultimei cărţi a lui Os­
wald Spengler) de la începutul deceniului al patrulea. 
Ne putem imagina surpriza şi consternarea cu care proas­
pătul doctor în filozofie al universităţii din Freiburg, 

in telectual cu o orientare radicală de stînga, a asistat la 
"politizarea" crescîndă spre dreapta a maestrului său, Mar­
lin H eidegger (într-un interviu apărut postum, în iunie 

1 9 7 6 ,  Heidegger a încercat să se disculpe, nu fără a recu­
noaşte erorile regretabile comise în 1933) . Ca urmare a în­
străinării survenite în raporturile lor, proiectul de a do­

bindi un post de asistent pe lîngă Heidegger este abando­
nat şi Marcuse părăseşte Freiburgul în 1932 spre a descinde 
la Frankfurt , unde, prin intermediul unei recomandări a 

lui Husserl către Kurator-ul universităţii din Frankfurt , 

se ataşează de Max Horkheimer şi devine unul din prin­
cipalii colaboratori ai Institutului pentru cercetarea socială , 

centrul de i radiere al Şcolii de la Frankfurt2• Dramaticele 

evenimente ale timpului nu puteau să nu-i pună lui Her­
bert Marcuse grave probleme de conştiinţă teoretică . 

R I  era silit să constate că atît "filozofia vieţii" cît şi "exis­

tenţialismul" ajunseseră să nutrească curentele politice 

1 Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit , 
cd.  cit . ,  p. 331 . 

" Mar tin J ay, op.  cit . ,  p .  28 .  

24 



cele mai retrograde, furnizîndu-le chiar adeseori princi­
palele instrumente teoretice . Cum se concilia In conşti­
inţa sa vechea admiraţie pentru întemeietorul filozofiei 
vieţii ,  Wilhelm D i lthey , şi pentru promotorul "analiticii 
existenţiale",  Martin Heidegger, cu spectacolul care se 
desfăşura în faţa ochilor săi : sloganurile teoretice ale con­
tra-revolu ţiei naziste se inspirau direct , desigur vulgari­

zîndn-le prin brutala politizare, din axiomele Lebensphi­
losophie- i  (cultul "vieţii" şi al "acţiunii" în opoziţie cu 
mortificanta raţiune) iar "realitatea-umană" autentică 
(das eigentliche Dasein ) a lui Heidegger devenise , în 
cuvîntări le din 1933  ale autorului lui Sein und Zeit\ 
apologia  Dasein-ului germanie şi a incarnării lui în per­
soana Fuhrerului ? Se deschide aci în faţa noastră o pro­
blemă gravă şi pasionantă, cu implicaţii considerabile 
pentru istoria filozofică a u ltimului secol . Studiul tipărit 
în 1 93!,. de Herbert Marcuse în Zeitschrift fur Sozialfor­
schung , revista grupului cunoscut mai tirziu sub numele 
" Şcoal a  de la Frankfurt" ,  cu titlul "Lupta împotriva libe­
ralismului în concepţia totalitară a statului"2, ni-l arată 
pe autorul său dezvăluind cu o ascuţime şi o perspicacitate 
într-adevăr admirabile consecinţele  pol itice fu nes te ale 

anti-logocentrismului şi anti-raţionalismului din diver­

sele curente filozofice germanice ale timpului . Marcuse 

scotea la iveală legătura interioară între orgiasticul cult 
al "vieţii" din scrierile unui Klages sau Spengler, "na­

turalismul i raţionalist", "universalismul" sinonim cu 

totalitarismul anti-liberal şi anti-individualist sau exis­
tenţialismul politic şi dezlănţuirea de violenţă primară 

şi acţ iune "ero ică" a extremei drepte. Era aci , cum s-a 

mai observat3, o anticipare directă a vastului proces 

întreprins , cu dou ă decenii mai tîrziu , împotriva între­
gului iraţionalism modern, de la Schelling cel tardiv la 
H itler , de către Georg Lukacs în Distrugerea R aţiunii . 
Există însă nuanţe deosebitoare importante între pozi-

1 Guido Schneeberger , Nachlese zu Heidegger, Bern, 1962 . 
2 Herbert Marcuse, Der Kampf gegen den Liberalismus 

in der totalităren Staatsauffassung în voi. " Kultur und 
Gesel lschaft", I ,  1 956, Suhrkamp Verlag, p .  1 7 - 55 .  

3 G.E. Ruscon i , La teoria critica della societa, ed. 
ci t . ,  p .  32 1 .  

25 



ţ ia  !n i  Marcnse şi cea a lui Lukacs . Confl'unt.at cu impli­
caţ.iile social-pol itice ale unor curente fi lozofice , care 
formau o parte esenţiaL1 a p i·oaspiHului său trecut ,  l l cr­
bert Marcuse se va stl'iiuui să disocieze "auten tica filo­
zofie a vieţii", cea a lui Di l they şi Nietzsche, de degrin­
golada catastrofal i\ suferită de ea în gîndirea urmaşilor, 
după cum va încerca să rcafirme valoarea inovatoare a 
cărţii  lui  Heidegger Sein und Zeit (192 ? ) ,  în opozi ţie 
cu "regresiunea" (der Rilckschlag) pe  care ar fi cunos­
cut-o poziţia autorulu i  ei In anii următori , culmi­
nînd cu adez iunea  Ia naţional-socialism1. "Nu există o 
concep ţie nevinovată asupra lumii",  scrisese programa­
tic Lukacs în mult controversata sa carte,  şi a căutat să 
demonstreze ,  cu o putere de argumentare şi o logică a 
persuasiu nii incontestabile, că nici vi talismul lui Nietz­
sche, nici devalorizarea ideii de explicaţie cauzală şi 
subiectivi zarca consecutivă a ideii de "viaţit" pînă l a  
simpla identi ficare c u  " trăirea" (das gr]ebnis)  d i n  filo­
zofia lui D i l thcy, nici exasperarea opozi ţiei între "eul" 
existenţei autentice ( J emeinigkeit )  şi inautenticitatea 
degradantă a existenţei "publice" (die Offentl ichkeit)  
din filozofia ini ţială a lu i  Heidegger nu pot fi con­
sidera te atitudini filozofice inocente : fără a-i identifica 
nici o clipă cu vulgarii lor succesori , teoreticienii direcţi 
ai nazismului de speţa  lui Alfred Baeumler, E. Krieck 
sau Alfred Roscnhcrg, el a considerat că anti- raţional is­
mul lor însemna în acelaşi timp o funes tă ruptură cu 
marea tradi ţ ie raţ ionalis t-dialectică a filozofiei clasice 
germane �i Cl'earea progresivft a climatului intelectual 
din cal'e avea sii se nutl'cascrt şi militantul iraţionalism 
politic de mai tî rziu. l lerbert Marcuse , consecvent  cu 
premisele iniţiale ale propriei sale gîndiri , a adoptat o 
poziţie mai  nuanţată şi mai moderată. Era însă ea şi 
mai îndrep tăţită şi mai convingătoare decît cea radi­
cală şi intransigenlrl a lui Luluks? Marcuse continua, 
d e  pildă, să apere , in  studiul său din 193�, ideea că exis­
tenţialismul fi lozofic� al lui I leidegger din Sein und Zeit 
a însemnat un progres că tre cucerirea "concreteţei de­
pline a subiectului is toric",  zdruncinînd dominaţia sn­
bieclnl n i  "logic" abs ll  act. , instituită In filozofie de l a  

1 l l e rL e d. 1\Tarcnse ,  o p .  ( ' Î L . ,  p .  1 8 - 1 9  şi 4.'5 - 46 .  



nrseart cs Ia I l u sscrl sub forma hegemonie i  lu i  "t'g'O 
eogito"1•  Eviden�a fap telor il constrîngca în acelaşi timp 
să constate că prin absenfa programatică a or1carui con­
finut social determin at, "existcnţialele" l u i  Heidegger, 
inclusiv concep tele de "decizie ferm:\" (Entschlossen­
heit ) , " l ibertate" sau "responsabi l itate", în care Mar­
cuse fusese ten tat să vadă o continu i tate  cu marca 
tradiţie l ibertarft a kantianismului2 ,  pu tuseră să fie 
converti te ,  prin degradare şi autoînjosire ( datorită nu­
cleului  lor irational !), în tr-o antropologie "existenţială" 
de dreap ta,  cu lminînd cu elogiul "acţiun ii" pentru "ac­
ţiune" şi  al "omului eroic" al nazismului3 •  Sub presiunea 
propriei sale an alize , 1-Ierhert Marcuse aj unge să des­
copere cu o vigoare crescîndă şi reversul acelei critici 
a logismului şi  rafionalismului sau a vech i i  {tlozofii trans­
cendentale kant iene\ pe care el o preţuiso,  la Dil thily şi 
Heidegger, ca o calc de acces că tre cucerirea unei philo­

sophia practica universalis, do t ipul celei încarnate de 

Marx : el înţelege progresiv că tocmai emanciparea prac­

tici tăţii  şi existcnţialităţii  de o adevărată întemeiere 

ra( ională separa în mod radical "filozofia vieţi i" sau 

"existen( ialismul" do marea trad i t i e  a filozofiei clasice 

1 Ibid . ,  pag. <1 5 .  
2 Ibid . , pag .  5 1 - 3 2 .  
3 lbid.,  pag. tf 7 - l•8 .  Luk�tcs n u  a susţinut deallfe l ,  

n ici e l ,  vreo  c l ipă ,  că "existcn ţialcle" lui  Heidegger, satu­
rate d e  atîtea conota p i  negative (grij a ,  angoasa,  existenţa­
către-moarte etc. ) ,  ar fi fost expresia unei stări de 
spirit fascizante. E i  a făcut dimpotrivă o apropiere între 
quietismul lu i  Schopenhauer, prin definiţie anii-progresis t 
şi anti-raţional is t ,  şi a-social i tatea "ipsei tăţii" heidegge­
riene : ambele filozofi i ,  pe trepte diferi te de dezvol tare 
i s torică , au exprimat o pesimistii devalorizare a is toriei 
reale ,  coca ce ar situa filozofia lui Heidegger din Sein und 
Zeit ca expresia mai curînd a epocii  pre-fasciste (deznădej ­
dea,  "pierderea în lume",  sînt s tiiri de spirit tipice unei 
asemenea perioade ) ; după cum însă pesi mismul lu i  Scho­
penhauer a putut  fi convertit de Nie tzsche într-un activism 
voluntarist ,  cel al lui Heidegger ar fi prcgritit terenul 
prielnic activismului fascizant de mai t îrz iu ,  care a exploa­
tat demagogic tocmai stările de deznădej de şi insecuri tate 
( Georg Lulu \cs , Die Zerst orung dcr Vernunft, Berlin , Auf­
Lau Verlag, 1 955, p. t10 l - t,02 ) .  

4 Ilegels Ontologie und die Theorie dcr Geschichtlichkeit, 
pag. 3 3 0 .  

27 



germane, ascundea tn ea virusul discreditării marelui 
concept aristotelic al omului ca animal rationale şi făcea 
posibilă convertirea lor in instrumente ale activismului 
fascizant. Finalul studiului din 1934, o adevărată oraţie 
funebră a existenţialismului (e adevărat mai ales 
a celui "politic", ilustrat de cuvîntările lui  Heidegger 
din 1933 şi de scrierile lui Cari Schmitt) ,  echivala şi cu 
o profesie de credinţă : cuceririle filozofiei clasice ger­
mane, integrate de "teoria ştiinţifică a societăţii", con­
cretizată în critica economiei politice a lui Marx, sînt 
de aci încolo singurele puncte de sprij in teoretice ale dru­
mului pe care era hotărît să-I urmeze Herbert Marcuse. 

Dacă am insistat atit de mult asupra raporturilor 
Intre primele scrieri ale lui Herbert Marcuse şi Lebensphi­
losophie sau Heidegger, şi asupra procesului de eliberare 
treptată a sa de sub înrîurirea lor, este pentru că sintem 
confruntaţi nu rareori , in literatura filozofică recentă , 
cu tendinţa de a acorda o pondere specială influenţei 
lui Heidegger· nu numai asupra lucrărilor de inceput ,  
dar ş i  asupra scrierilor de  maturitate ale lu i  Marcuse, 
inclusiv asupra Omului unidimensional. Otto Poggeler 
in  recenta sa carte "Philosophie und Politik bei Hei­
degger" intreprinde la un moment dat o asemenea para­
lelă Marcuse-Heidegger, cu aplicaţie la critica "gîndirii 
unidimensionale" şi mai ales a "tehnicii" in societăţile 
industriale dezvoltate, punind la contribuţie şi un stu­
diu de Reinhart Maurer, apărut în 1970 in publicaţia 
"Philosophisches J ahrbuch" : "Der angewandte Hei­
degger. Herbert Marcuse und das akademische Prole­
tariat" ("Heidegger aplicat. Herbert Marcuse şi prole­
tariatul academic" )1 •  Venite din partea unor discipoli 

şi comentatori ai lui  Heidegger, asemenea încercări nu 
constituie chiar o surpriză. Cînd ele vin însă din partea 

unor reprezentanţi au torizaţi ai grupului din jurul  "şcolii 

de la  Frankfurt" , ca Jiirgen Habermas,  spirite apropi­
ate prin întreaga lor formaţie de linia de gîndire a ma­

terialismului istoric, nu putem aluneca asupra lor cu 

uşurinţă. Vorbindu-ne despre convingerea sa că "faza" 

1 Otto Poggeler, Philosophie und Politik bei Ileidegger, 
19?2, Verlag Karl Albert, Freiburg / Miinchen,  pag. 115 -
119. 

28 



heideggeriană a începuturilor lui Marcuse nu a fost pur 
şi s implu "un capriciu" (eine Marotte ) , H abermas ne în· 
credinţează că n u-l putem inţelege pe Marcuse de astăzi 
fără cel de ieri şi , deşi într-o formulare ambiguă, nu ezită 
să ne pună în faţa unei idei cu consecinţe dintre cele 
mai serioase : "Cine nu presimte măcar in categoriile 
teoriei freudiene a instinctelor, din care Marcuse a dez­
voltat o construcţie marxistă a istoriei , ca şi în antro­
pologia sa de curînd pusă din nou in valoare, categoriile 
sedimentate din Sein und Zeit, nu este apărat de o mani­
festă înţelegere greşită a Iucrurilor"1. Lăsînd deocamdată 
deschisă o problemă atît de importantă, să ne mărgi­
nim a releva că dacă Otto Poggeler tinde să vadă în 
studiul din 1 932 al lui Marcuse dedicat Manuscriselor 
economico-filozofice ale lui Marx pur şi simplu o lectură 
a lor in perspectivă heideggeriană, J iirgen H abermas,  
într-o formă mai  atenuată, este înclinat să le privească 
drept o conversiune materialistă a "analiticii existenţi· 
ale" din Sein und Zeit2• Mărturisim că nici una din cele 
două afirmaţii (mai ales cea dintîi )  nu ni se pare a da so• 
coteală de natura reală şi valoarea studiului lui Marcuse, 
ca şi de greutatea lui specifică în devenirea intelectuală 
a gînditorului. 

Particularitatea comună a celor două studii publicate 
de Marcu se în anii 1932 - 1 933 ,  cel consacrat valorificării 
- prima în literatura filozofică universală - Manuscri­
selor econom ico-filozofice d in 1844 ale lui Marx şi cel inti­
tulat "Despre fundamentele filozofice ale conceptului de 
muncă în ştiinţa economică" (1 933)8 ,  este polemica impo­
triva interpretării "economiste" a marxismului (deci rup­
tura cu orice punct de vedere scientist-pozitivist asupra 
operei lui Marx) ,  evidenţierea cu extremă energie a carac-

1 Jiirgen H abermas, "Ilerbert Marcuse. Einleitung zu 
einer Antifestschrift", text publicat cu prilejul celei de-a 
70-a aniversări a lui Marcuse în volumul "Antworten auf 
Ilerbert Marcuse", Frankfurt, 1 968 (edition Suhrkamp 
voi. 263 ) ,  pag. 1 0 - 1 1 .  

a O. Poggeler, op . cit . ,  pag. 1 1 5 ; Jiirgen Habermas, 
op. cit. , pag. 11 . 

a H .  Marcuse, Uber die philosophischen Grundlagen des 
wirtschaftswissenschaftlichen Arbeitsbegriffs, studiu repro­
dus în volumul " Kultur und Gesellschaft", I I ,  ed. cit. , 
pag. 7 - 48 .  

29 



terului filozofic al marxismului ,  ca o concepţie omnilaterală 
asupra fiinţei umane şi afirmarea inseparabilită ţii între 
economia politică , filozofie şi teoria revolu ţiei proletare 
în opera lui  Marx . I n teresu l cxegetului se îndreaptă către 
valorificarea plenară a t:onceptelor filozofice ("speculative" 
va spune mai tîrziu , cu accent pejorativ, Althusser) din 
scrierea tînăt'ului Marx , formulate în dialogul critic şi 
comprehensiv în acelaşi timp cu Hegel : tensiunea între 
"esenţa" fiinţei umane şi forma ei concretă de "existenţă" 
în societatea dominată de alienare, opoziţia între categoria 
de a avea ( das Il ahen ) ,  hegemonică sub regimul proprie­
tăţii private, şi categoria de a fi, ca sinteză a facultăţilor 
omului integral , distincţia principială între "reificare" 
(Verdinglichung) , ca formă de transformare a omului în 
lucru , şi "obiectivare" (Vergegenstăndlichung) , ca însuşire 
inal ienabilă a fiinţei umane, cea dintîi fiind doar o formă 
mistificată, circumscrisă social- istoric, a celei de-a doua 
etc. Originalitatea analizelor lui Marcuse se exprimă preg­
nant in energia cu care polemizează împotriva interpre­
tării pur economice a categoriei de muncă : el priveşte 
travaliul ca o categorie ontologică a fiinţei u mane ,  care ar 
angaja totalitatea facultăţilor omului, transgresînd sfera 
purei producţii şi reproducţii materiale pentru a îmbrăţişa 
ansamblul activităţilor în complexa interacţiune om-lume 
(deci şi pe cele pur "spirituale" ) .  Vigoarea cu care sînt asi­
milate tocmai conceptele cele mai pur "filozofice" ale gîn­
dirii tînărului Marx şi modul categoric în care este respinsă 
ideea unei rupturi între Marx cel "speculativ" din tinereţe 
şi cel "ştiinţific" al scrierilor economice de maturitate 
(Marcuse ni se dezvăluie aci ca un anti-Althusser avant 
la lettre, subliniind explicit continuitatea în evoluţia lui 
Marx) 1  au o expl icaţie precisă : cînd invocă inversiunea 
funestă a raportului  între "esenţa" fiinţei umane şi "exis­
tenţa" ei în condiţiile "facticităţii capitaliste", punînd la 
contribuţie teza lui Marx că sub regimul muncii înstrăi­
nate auto-realizarea omului este subordonată reproducerii 
existenţei sale (raportul firesc fiind - sau , mai exact, 

trebuind să fie - cel invers ) ,  Herbert Marcuse urmăreşte 

să introducă ideea sa privilegiată, cu consecinţe conside­

rabile în scrierile ulterioare , că anomaliile capitalismului 

1 Op . cit . ,  pag. 1 7 6 , nota. 

30 



nu ar reprezenta doar o "crtza economtca sau politică" , 
ci o "catastrofă a esenţei umane" şi că, prin urmare, abo­
lirea vechii societăţi nu poate fi echivalentă doar cu o 
"reformă economică sau politică" , ci reclamă, spre a fi 
autentică, o revoluţie radicală a întregii condiJii umane1• 

Este limpede că tocmai u n  spirit care pătrunsese in toate 
articulaţiile şi interstiţiile gîndirii hegeliene şi îşi şlefuise 
gindirea la şcoala subtil ităţilor din Fenomenologia Spiri· 
tului ,  asimi l îndu-şi tezele despre dialectica "sclavului" 
şi "stăpînului", despre "muncă" şi "faptă" (das Thun) ca 
moduri esenţiale ale existenţei umane2, dispunea cu ade­
vărat de instrumentele intelectuale spre a inţelege nou­
tatea filozofică a Manuscriselor lui Marx şi , mai ales , de a 
valorifica din plin iniţiativa revoluţionară a lui Hegel şi 
Marx de a considera munca drept categoria fundamentală 
a existenţei umane. Herbert Marcuse se întîlnea aci cu 
demersul de gîndire al lui Georg Lukacs din Der junge 
llegel (carte încheiată în 1938 ,  dar iniţiată cam in anii în 
care au apărut şi studiile amintite ale lui Marcuse ) şi anti­
cipa, în sens larg, capitolul despre muncă din Ontologia 
existenţei sociale a lui Lukacs. Iniţiativa studiului din 
1933  al lui Marcuse de a neutraliza accepţia restrictivă a 

conceptu lui de muncă , redus la o categorie pur economică, 
şi de a-i conferi una universală, cea care ar îmbrăţişa 
însăşi esenţa ontologică a fiin ţei umane, nu ne apare mai 
puţin ca o contribuţie remarcabilă, sub u nele laturi chiar 
grandioasă, deşi ea cuprinde în nucleul ei, cum vom vedea, 

aspecte profund discutabile şi vulnerabile3• Actul filo­

zofic de des-economizare a noţiunii de muncă, demonstrind 

că tensiunea între subiect şi obiect (om şi lume) , caracte­

rizată prin activitatea subiectului uman de apropriere şi 
modelare a lumii ,  cu scopul de a conferi scopurilor sale 
transformatoare soliditate şi trăinicie , are un caracter 

1 Ideen zu einer kritischen Theorie der Gesellschaft, ed. 
cit . ,  pag. 34.  

2 Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit, 
ed . cit . ,  p. 290-299 .  

3 Karel Kosik, în  cartea sa Dialectica concretului , se 
numără printre puţinii care au semnalat importanţa 
studiului lui Marcuse , arătîndu-se dealtfel viu stimulat 
de el , nu fără a se distanţa sub diverse aspecte (cf. ed. 
german ă,  1 9 6 7 ,  Suhrkamp Verlag, p .  197 şi 205 ) .  

3 1  



omnivalent, ni se pare de o justeţe incontestabilă ; ideea 
lui Marcuse era că nu este îngăduit să restrîngem mutaţia 

,,on tologică produsă prin apariţia muncii la perspectiva lui 
homo oeconomicus, ci ea trebuie să cuprindă , în indiviziu­
nea lor, multitudinea posibilităţilor umane, generate de 
instaurarea unui nou tip de relaţie subiect-obiect (auto­
producerea omului însuşi prin neintrerupta sa acţiune 
mul tiplă asupra alterităţii : dialectica relaţiei între "Sel­
bsttăterschaft" şi " Sein-bei-Anderen"1 arată cît de puter­
nică era influenţa lui Hegel asupra conceptului propus de 
Marcuse ) .  

Ni se pare în acelaşi timp evident că studiul lu i  Marcuse 
u rmărea un scop polemic. Ideea că munca nu poate fi 
redusă la actul producţiei şi reproducţiei materiale ,  şi mai 
ales că ea nu este un "scop în sine" (Selbstzweck) ,  ci doar 
un mijloc, pentru împlinirea şi amplificarea personalităţii 
umane, cu corolarul teoretic : teoria economică trebuie 
î ntemeiată pe o "ontologie a omului"2, urmărea să eviden­
ţieze faptul că sub dominaţia raporturilor stăpîn - sclav 
(spre a utiliza faimoasa dihotomie hegeliană, a cărei 
expresie extremă este reificarea capitalistă) , o mare cate­
gorie de indivizi este condamnată să muncească doar sub 
specia producţiei şi reproducţiei materiale, existenţa lor 
fiind amputată de bi-dimensionalitatea funciară a muncii . 
Oricîtă înţelegere am avea pentru legitimul demers de 
gîndire al lui Marcuse, descifrăm in zelul său anti-eco ­

nomist o tendinţă negativă , simetrică în sens invers cu 
cea combătută de el ,  de a subaprecia primordialitatea 
economiei in viaţa socială, identificînd-o parcă, pur şi 
simplu , cu imperiul producţiei reificate : procesul trecerii 
din imperiul necesităţii în imperiul libertăţii , către care se 
îndreaptă întreaga atenţie a gînditorului ,  nu apare astfel 
luminat tn reala lui complexitate. Este semnificativ că 
rolul hotărîtor al producţiei şi reproducţiei materiale 
în tranziţia de la starea de animalitate la cea de umanitate 
este cu totul ignorat : textul lui Engels despre "Rolul 
muncii  în procesul transformării maimuţei în om" nu 
este nici o clipă amintit. Ideea programatică a lui  Marcuse 

că explozia umanităţii din om, ca praxis liber, s-ar fi 

I Art. cit. , în voi. cit . ,  p. 31 . 
2 lbid., p. 41 . 

32 



produs nu prin intermediul tensiunii dialectica între 
nee>o ie şi creaţie (conceptul de "nevoie" era expulzat pur şi 
simplu din sfera de explicaţie a muncii,  fiind înlocuit prin 
cel de "Bedarf" - cerinţă1) , ci datorită discrepanţei între 
prisosul posibilităţilor umane şi însuşirile limitate ale 
lucrurilor şi omului însuşi , nu rezistă criticii (ea ne apare 
mai curînd ca un ecou heideggerian) :  ne întîmpină aci 
aceeaşi subapreciere a rolului necesităţii in geneza fiinţei 
umane şi mai ales a

' 
faptului că multitudinea posibilită­

ţilor umane, exaltată de Marcuse, nu este pur şi simplu 
un dat, ci apare şi se dezvoltă în procesul îndelungat şi 
complicat de înfrîngere a regnului necesităţii . Meritul de 
a fi subliniat că ţinta către care se îndreaptă devenirea 
fiinţei umane nu poate fi localizat in sfera producţiei şi 
reproducţiei materiale, că infrastructura economică este 
doar un mijloc pentru auto-afirmarea posibilităţilor umane 
pe multiple planuri, că privată de dimensiunea libertăţii 
{"kala" in denominaţiunea aristotelică) , sfera producţiei 
degenerează în economismul specific reificării moderne, 
rămîne însă intact şi anticipează fecunda evoluţie ulteri­
oară a gînditorului (chiar dacă trecerea de la economia 
reificată la cea liberă şi , prin urmare, rolul pozitie> al eco­
nomiei în tranziţia din regnul necesităţii în cel al libertăţii 
nu apar puse în valoare cu ponderea cuvenită) . 

Activitatea lui Herbert Marcuse în perioada de după 
instaurarea puterii naziste (ianuarie 1933)  nu poate fi 
separată de cea a grupului de intelectuali ,  cu toţii de for� 
maţie marxistă , uniţi în jurul Institutului pentru cercetarea 
socială şi al revistei Zeitschrift fur Sozialforschung, conduse 
din 1 931 de Max Horkheimer (creat încă în 1923 şi dirijat 
pînă în 1930 de un cunoscut marxist al epocii, Cari Griin­
berg, născut în 1 861 la Focşani în România, Institutul din 
Frankfurt a intrat abia o dată cu instalarea lui Horkhei­
mer ca director în perioada sa de adevărată productivitate, 
care îi va aduce marea faimă de mai tîrziu) .  Inchis la 
începutul anului 1933  de hitlerişti , ca o organizaţie cu 
"tendinţe ostile statului" (orientarea ei "făţiş marxistă", 
cum o caracterizează Martin J ay2, nu o predestina unei 
alte soarte ) ,  Institutul emigrează întîi la Geneva, unde 

1 lbid. , pag. 26 .  
2 Martin J ay, The Dialectica[ Imagination ,  ed . ci t . ,  

pag. 2 9 .  

33 



Horkheimer şi Marcuse se află în 1933  (Adorno se va sta· 
bili timp de cîţiva ani la Oxford în Anglia) , dar la invita­
ţia generoasă a unor sociologi cunoscuţi ca Celestin Bou· 
gle şi Maurice Halbwachs îşi creează o filială şi la Paris 
(cu sprijinul şi al lui  Henri Bergson, impresionat favorabil 
de activi tatea Institutulu i ) ,  precum şi una la Londra. 
Editarea revistei va fi preluată de Felix Alcan la Paris . 
In 1 934 universitatea americană Columbia oferă Ins ti tu tului 
afil ierea şi un sediu la New York ; tn acelaşi an, urmîndu·l 
pe H orkheimer, Herbert Marcuse , Leo Lowenthal , Fred 
Pollock şi Karl Wittfogel se instalează în Statele Unite 
(Erich Fromm se afla acolo încă din 1932 ,  iar Adorno 
îi va urma cu cîţiva ani mai tîrziu ) .  

O istorie a "şcolii d e  la Frankfurt" depăşeşte c u  mult 
intenţiile studiului de faţă. Să spunem doar că dintre 
toţi membrii ei ,  Herbert Marcuse a rămas tn acei ani cel 
mai fidel preocupărilor strict filozofice,  desigur tn interio· 
ruJ orientării comune a colaboratorilor Institutului :  
valorificarea materialismului istoric ş i  a cuceririlor marii 
filozofii clasice germane pentru analiza realităţii sociale 
contemporane .  Tendinţa semnalată de Adorno încă din 
1932 ,  în recenzia sa la  prima carte despre Hegel a lui  
Marcuse , şi anume transferul atenţiei de la  categoria 
speculativă a "istoricităţii" către problemele concrete ale 
"istoriei" ,  deci deplasarea centrului de greutate de la 
influenţa heideggeriană către "subiectivitatea" hegel iană 
şi cea "intra-istorică"1, avea să se confirme şi să se concre· 
tizeze din plin în studiile tipărite de Marcuse după 1934 .  

Originalitatea lor  o oferă reexaminarea unora dintre 
marile concepte ale filozofiei clasice , cu aparenţe pur 
speculative - conceptul de esenţă, cuplul categoria! 
particularitate-generalitate, relaţia în tre sensorialitate , 
suflet şi raţiune sau corelaţia hedonism - ideal ism etc. -
dintr-o perspectivă inedită : confruntarea cu realitatea 
socială a unor formaţiuni istorice divizate în clase anta­
goniste şi cu viziunea unei societăţi eliberate de funestcle 
lor contradicţii. Conceptul tradiţional de esenţă , dar şi cel 
al fenomenologiei lui Husserl , degradarea platoniciană a 
1 umii sensibile şi apologia simetrică a lumii Ideilor dar ş i  

1 Zeitschrift fur Sozialforschung, Leipzig, J ahrgang I ,  
1932 ,  Hefl 3 ,  pag. 409 - 41 0 .  

34 



separaţia aristotelică Intre lumea necesi tăţii sau utilităţii 
şi cea a frumuseţii ,  conceptul kantian al imperativului 
categoric şi exaltarea de către Hegel a Raţiunii , dar mai 
ales celebrarea "sufletului" şi "interiorităţii" in opoziţie cu 
bruta materialitate, tipică de pildă in instituirea modernă 
a antinomiei cultură-civilizaţie, sint supuse rînd pe rînd 
unui  vast examen critic in studiile tipărite de Marcuse 
între anii 1 936- 1 938 .  Ele culminează cu cea de-a doua 
carte despre Hegel , "Raţiune şi Revoluţie", apărută la 
New-York în 1941 , unde filozofia hegeliană este radio­
grafiată din perspectiva celei mai moderne şi mai consec­
vente teorii materialiste : cea a lui Marx. 

Studiul despre "Conceputul de esenţă" , tipări t în 
1 936 ,  este caracteristic pentru metoda folosi tă. Noţiunii 
fenomenologice de esenţă i se reproşează ,  de pildă, con­
templarea lucrurilor sub specia invarianţei : faimoasa 
intuiţie de esenţă husserliană (Wesensschau) este prin defi· 
niţie un act pur receptiv , acceptînd fenomenele ca date, 
fără a lua in consideraţie dinamica lor mulliplă, şi prin 
urmare devenirea istorică a esenţelor. Fostul admirator 
al fenomenologiei îi reproşează acum caracterul ei poziti­
vist (prezent cu tot demersul ei programatic antipoziti­
vist) : acuzaţia surprinzătoare de qrt ietism , noţiune etică, 
deci improprie într-o d iscuţie gnoseologică , nu devine 
comprehensibilă decît dacă ţinem seama că hegelianul 
Marcuse , obsedat de ideea tensiunii între existenţa dată 
şi posibilităţile ei imanente, suscep tibile de a o transcende, 
stabileşte acum un circuit perpetuu in tre consideraţiile epis­
temologice şi cele din sfera etico-socială. Caracterul prin de· 
finiţie descriptir al fenomenologiei o predestinează accep· 
tării unui raport static între fenomen şi esenţă , căruia 
Marcuse îi opusese încă în prima sa carte despre Hegel o 

viziune istorică-dinamică (v. p. 7 7 ) 1, singura aptă să răs-

1 Herbert Marcuse , Zum Begriff des Wesens, în Zeit­
schrift fur Soz ialforschung, V, 1936 ,  p .  1 - 39 .  S tudiul nu 
ne-a fost accesibil în forma lu i  originală (el nu se află 
reprodus in culegerea Kultur und Gesellschaft, ci doar in 
cea apărută in Statele Unite sub titlul Negations) şi 
ne-am folosit de amplele extrase oferite de G.K Rusconi 
In "La teoria cri t ica del ia  societa" , p. 322 - 332,  şi de 
citatele din The Dialectica[ Imagination a lui  Martin 
J ay, p. 7 6 - 7 7 .  Cu aproape trei deceni i după publicarea 
studiului de mai sus, Marcnse va reven i  asupra fenomeno-

35 



pundă setei sale de critică socială şi aspiraţiei către un 
concept revoluţionar al praxis-ului. Preţuirea acordată 
totuşi fenomenologiei lui Husserl , considerată ca ultimă 
expresie a vechiului raţionalism inaugurat de Descartes, 
nu se extinde şi asupra "eticii materiale a valorilor", culti­
vată de discipolul lui Husserl , Max Scheler ; doctrina lui 
Scheler este invinovăţită chiar de a se fi  sustras, prin teo­
ria a priori-ului material , instanţelor raţiunii individuale 
şi universale şi de a fi furnizat instrumente intelectuale 
pentru justificarea unor comportamente colective în 
in teriorul unei ordini sociale autoritare (cf. lucrarea lui 
O. Dietrich, din 1 935 ,  Fundamentul filozofic al naţional­
socialismului,  apărută la Breslau , în care se ajunge la 
exaltarea Fiihrerului în termeni schelerieni ) .  

Obiectul central al adversităţii lui Marcuse î l  formează 
însă sciziunea între idealitate şi materialitate , caracteris­
tică idealismului  clasic şi modern, cu corolarul ei principal : 
celebrarea valorilor ideale prin deprecierea celor materiale. 
Latura cea mai interesantă a studiilor sale este demistifi­
carea interiorităţii şi transcendentalităţii ca zone de locali­
zare a valorilor au tentice , în opoziţie cu lumea materială 
a simţurilor, stigmatizată ca fragilă, nesigură şi înşelă­
toare . Nici imperativul categoric al lui Kant nu scapă de o 
asemenea sancţiune severă, ci dimpotrivă este considerat 
unul dintre pilonii de susţinere ai falsei dualităţi . Fără 
îndoială filozoful nu pune pe acelaşi plan raţiunea univer­
sală a idealismului  clasic, în care era proiectată aspiraţia 
către o umanitate emancipată (chiar dacă într-o formă 
mistificată) ,  cu apologia ostentativă a "sufletului" şi 
"interiorităţii" din diversele filozofii moderne (de tipul 
celei a lui Spengler, cu faimoasa dihotomie cultură-civi­
lizaţie) , unde degradarea exteriorităţii materiale dobîn­
deşte o evidentă funcţie socială conservatoare . Este chiar 
interesant să amintim, ca fiind foarte simptomatic şi pentru 
evoluţia gînditorului faţă de poziţiile sale iniţiale, că în 

logiei lui Husserl , de astă dată cu referinţe Ia ultima lu­
crare a filozofului : "Criza ştiinţelor europene şi fenomeno­
logia transcendentală" , într-o interesantă conferinţă inti­
tulată On Science and Phenomenology, rostită în 1964 la  
Boston cu prilejul unui  colocviu asupra filozofiei ştiinţei 
(cf. traducerea italiană în voi. Jlerbert M arcuse : Critica 
della societa repressiva, Fel trinelli ,  Milano 1968 , p. 5 6 - 68 ) .  

3 6  



" Studiul despre autoritate şi familie" , din 1936, Herbert 
Marcuse ia la un moment dat apărarea conceptului kantian 
al "cauzalităţii din libertate", componentă esenţială a 
i�ii de "libertate transcendentală" , împotriva acuzaţiei 
că Immanuel Kant ar fi transferat în mod ilegitim un 
concep t din cîmpul ştiinţelor naturii {cauzalitatea) în 
sfera vieţii morale,  compromiţînd astfel caracterul "exis­
tenţial" al libertăţii ; fostul admirator al lui Heidegger nu 
şovăie să afirme de astă dată explicit superioritatea eticii 
kantiene asupra oricărei "ontologii existenţiale", justifi­
cînd-o tocmai prin intervenţia activă asupra lumii a raţi­
unii practice kantiene în opoziţie cu localizarea statică 
a libertăţii în filozofiile de tip existenţiaP. Reproşul său 
1 a adresa lui Kant viza expulzarea programatică a motive­
lor materiale din sfera autenticei libertăţi , cea transcen­
den tală. Antinomiile libertate-fericire sau libertate-plă­
cere , cu implicaţiile lor fundamental ascetice , inerente 
glorificării ideii de datorie şi sinonimiei ei la Kant cu ideea 
de libertate, erau vehement combătute . Exagerările lui 
Marcuse în critica idealismului clasic nu pot fi înţelese 
decî t dacă adoptăm unghiul său de vedere : transfigurarea 
ideal istă a ideilor de libertate şi raţiune, cu statuarea, 
chiar la Hegel , a unui divorţ între ideea de "raţiune" şi cea 
de "fericire" , şi mai ales , în filozofiile ulterioare , cultul 
sufletului (zonă a vieţii afective difu ze, opusă clarităţii 
reci a "spiritului" ) ,  erau pentru Marcuse insuportabile ca 
expresii ale unei culturi "afirmative",  care ascundea cau­
zele reale ale stărilor de mizerie şi precaritate din lume, 
şi mai ales neutraliza căile reale de luptă pentru autentica 
instaurare a raţiunii şi libertăţii (cele pe tărîmul raporturi­
lor de producţie materiale) .  I dealismul şi exaltarea in terio­
rităţii erau pentru el  sinonime cu resemnarea în faţa nega­
tivităţii reale şi cu abandonarea lumii într-o stare de per­
petuă reificare2• 

Este explicabil ,  într-un asemenea context , că reabili­
tarea noţiunilor de eudemonie şi de hedonism a fost iniţia-

1 Herbert Marcuse, Studien uber Autorităt und Familie, 
în volumul ldeen zu einer kritischen Theorie der Gesell­
schaft, ed. cit . ,  p. 94 .  

2 Herbert Marcuse , Uber den affirmativen Charakter 
der Kultur, în volu mul Kultur und Gesellschaft, I ,  ed. ci t. , 
p. 5 6 - 1 0 1 .  

37 



tiva filozofică cea mai importantă a lui Marcuse în peri­
oada de care ne ocupăm . De ce a fost tratat atîta vreme 
omul "plăcerii neraţionalizate" ca un strigoi  în diferitele 
filozofii idealiste şi doctrine religioase ? De ce a fost co�­
damnat eudemonismul la o poziţie strict marginală în 
istoria filozofiei? Cum a ajuns Hegel să afirme că trium­
ful progresiv al raţiunii în istorie a fost însoţit inevitabil 
de nefericirea indivizilor, deoarece " Istoria universală nu 
este terenul fericirii .  Perioadele de fericire sînt în ea foi 
goale . . .  "? De ce au fost ,  într-un cuvîn t ,  ideea de plăcere 
sau cea de fericire atît de vitregite ? Aporiile hedonismului 
sînt dezvăluite cu o rară sagacitate de autorul studiului 
Zur Kritik des Iledonismus, tipărit în 1938 .  Metoda este 
cea cunoscută : scoaterea la iveală,  printr-un act do ade­
vărată "decriptare", a implicaţiilor socio-istorice ale unor 
concepte, înlănţuite pînă atunci într-o dialectică aparent 
pur speculativă . Legitimitatea hedonismului, care afirma 
încă în antichitate drepturile plăcerii împotriva ideilor 
de renunţare sau de asceză, implicate de caracterul represiv 
al oricărui idealism, este incontestabilă. Continuitatea 
între "protestul materialist al hedonismului" ,  în care era 
conservat "o parte al tfel proscrisă a l ibertăţii u mane", şi 
"interesele teoriei critice" (prin care Marcuse înţelege mereu 
concepţia marxistă) , apare cu puterea evidenţeP.  Condes­
cendenta şi rezerva cu care este tratat eudemonismul de 
către Hegel , de pildă în scrierea sa de tinereţe Credinţă şi 
ştiinţă2, nu au mai puţin o relativă îndreptăţire. Cît timp 
plăcerea şi fericirea erau considerate a purta prin definiţie 
sigiliul sub iectivităţii şi particularităţii ,  fiind localizate în 
zona efemerului , tăgăduindu-li-se atributele obiectivi­
tăţii şi universalităţii, rezervate imperiului raţiunii şi 
adevărului , antinomia între fericire şi adevăr, a căror 
conciliere ideală o visa Hegel , era insolubilă. Perspicaci­
tatea lui Marcuse ni se dezvălu ie acolo unde el scoate la 
iveală,  cu ascuţime şi fineţe de gîndire, substraturile social­
istorice ale unei asemenea contradicţii ,  de care nu scapă 
nici hedonismul cirenaic şi nici chiar cel epicureic. Tensi. 

1 Hcrbert Marcuse , Zur Kritik des Jledonismus, în voi. 
Kultur und Gesellschaft I, ed. cit. , pag. 1 3 0 - 1 3 1 .  Vezi şi 
volumul  de faţă p. 13() .  

2 Hegel , Studii filozo{i1·e, fi]ditura Academiei , 1 967 ,  
p .  1 1 - 1 5 .  

38 



unea Intre efemeritatea plăcerii şi perpetuitatea adevăru­
lui este circumscrisă la sfera unei societăţi în care raţiunea, 
ca organ de stabilire a adevărului , este identificată cu 
subordonarea faţă de un  mecanism social bazat pe legile 
valorii de schimb şi ale vînzării muncii ca marfă (degra­
darea vechii "raţiuni universale" la rangul de simplă "ra­
ţiune instrumentală" sau "raţiune tehnică" este un motiv 
comun al scrierilor "şcolii de la Frankfuri" ) .  Sacrificiul 
plăcerii în favoarea raţionalităţii (fie şi sub forma "moralei 
rigoriste" ) apare inevitabil într-o societate domin ată de 
anarhia producţiei şi devorată de pasiuni achizitive 
(lucrul cel mai bun este cel mai scump, nu cel mai ieftin,  
deci cel  accesibil minorităţii puternice şi nu majorităţii 
mizere şi nefericite ) .  Concilierea între particular şi general , 
Intre interesele particulare ale indivizilor şi cele generale 
ale societăţii ,  intre "plăcere" şi "adevăr" nu este o problemă 
filozofică sau speculativă, ci una a practicii sociale. O 
societate care dezvoltă intens forţele de producţie şi gene­
rează, în mod paralel , o amplificare şi diferenţiere consi­
derabilă a sensorialităţii umane , dar în acelaşi timp pri­
vează majoritatea indivizilor de satisfacerea exigenţelor 
lor mul tiplicate , conslrîngîndu-i să lucreze spre a-şi asigura 
doar existenţa lor materială şi reproducţia forţei lor de 
muncă , este o societate condamnată. Cît timp subiectul 
activităţii sociale îl formează vinderea forţei de muncă 
spre a asigura profitul unei minorităţi, "interesele sociale 
generale" invocate de puterea dominantă apar ca o "u zur­
pare a generalităţii"1 ( "falsa generalitate" pe care o va de­
nunţa mai tîrziu şi Adorno) ,  clădită pe amputarea şi 
sacrificarea intereselor particulare . Sint prefigurate aci 
leit-motivele esenţiale ale criticii pe care o va desfăşura 
Herbert Marcuse mai tîrziu împotriva multiplelor aspecte 
represive ale societăţii capitalismului tardiv. Falsele nevoi 
şi falsele satisfacţii "introectate" de o asemenea societate 
spre a-şi asigura o reproducţie nestingherită,  de la cultul 
"jertfei de sine", emancipată de plăcere sau satisfacţie , la 
cruda voluptate războinică sau la falsele dis tracţii , fără a 
exclude "falsa plăcere a protecţiei masochiste pe care le-o 
asigură o putere eteronomă"2, sînt denunţate cu nu mai 

1 Herbert Marcuse, op. ci t. , p. 1 62 .  
8 lbid. 

39 



puţină clarviziune. Plăcerea, satisfacţia şi fericirea nu pot 
fi  scoase din starea lor de marginalitate socială, mai exact : 
de accidentalitate (de auxiliare întîmplătoare ale travaliu­
l ui social ) ,  dectt acolo unde puterea şi controlul asupra 
vieţii sociale trec in mîinile majorităţii indivizilor, decişi 
să facă din interesele şi aspiraţiile lor adevăratul subiect 
al vieţii sociale şi să suprime astfel vechea non-coincidenţă 
intre particularitate şi generalitate. Raţiunea hegeliană şi 
hedonismul antic sau iluminist sînt conciliate de Marcuse 
intr-o sinteză socială ai cărei promotori sînt "teoria cri­
tică" şi practica socialistă. Sub raport strict filozofic, 
descifrăm o sinteză sui generis intre simpatia nedisimulată 
pentru anti-ascetismul şi vitalismul nietzscheean şi elogiul 
"idealului" din Estetica lui Hegel , ca formă de armonizare 
a subiectivităţii şi obiectivităţii, prin simultana dez­
opacizare a lumii şi substanţializare a subiectivităţii�. 

Plăcerea şi satisfacţia sînt acte prin excelenţă indivi­
duale şi Herbert Marcuse va sublinia mereu că indivizii , 
priviţi în autonomia lor, şi nu societatea, ca o entitate 
impersonală (inexistentă dealtfel în afara membrilor care 
o compun) , sint adevăratul subiect al istoriei. El nu va 
uita însă nici o clipă legătura inextricabilă dintre individ 
şi societate, ci dimpotrivă va situa centrul de gravitate 
al gîndirii sale în acea filozofie care,  mai mult ca oricare 
alta, de la Aristotel încoace , va face din unitatea între 
individual şi universal , mai exact : între singular, parti­
cular şi general , piatra ei unghiulară : filozofia lui Hegel , 
văzută in perspectiva răsturnării ei materialiste de către 
Marx. Filozofia lui Hegel i se înfăţişează acum ca o imensă 
scenă, pe care se desfăşoară marea dramă a raporturilor 
tntre individ şi istorie. Ea îi apare şi ca o adevărată 
cheie hermeneutică pentru interpretarea evenimentelor 
contemporane . Cînd Marcuse publică în 1 941 cea de-a 
doua carte a sa despre Hegel , "Raţiune şi revoluţie" , 
dedicată lui Max Horkheimer, scopul ei nemijlocit este 
de a spulbera legenda unei afinităţi între filozofia hege· 

1 Studiul despre "Caracterul afirmativ al culturii" se 
incheia cu un citat programatic din Nietzsche, după ce 
exploziile antitranscendentaliste ale autorului lui Zara­
thustra fuseseră elogios invocate pe parcurs , iar cel despre 
hedonism sftrşea cu o semnificativă rememorare a noţiunii 
de "ideal" din estetica hegeliană. 

40 



l iană, in special doctrina hegeliană a statului , şi ideologia 
fascismului sau naţional-socialismului (idee cu o anumită 
circulaţie atunci în ţările anglo-saxone) ; intenţia este 
realizată cu o putere de convingere şi cu o elocvenţă 
teoretică remarcabile. Cum a observat însă prea bine şi 
Alfred Schmidt in postfaţa sa la traducerea germană a 
volumului R eason and R eCJolution ( Schmidt este şi autorul 
unui important studiu dedicat inceputurilor lui Marcuse : 
"Existential-Ontologie und historischer Materialismus 
bei Herbert Marcuse"1 ) ,  valoarea cărţii depăşeşte cu mult 
o asemenea intenţie circumscrisă istoric ; ea a adus o con­
tribuţie decisivă la revigorarea studierii lui Hegel în gene­
ral şi , mai ales , a proiectat o lumină puternică asupra 
raporturilor s trînse între dialectica hegeliană şi teoria 
critică a societăţii elaborată de Marx. 

Spre deosebire de prima carte despre Hegel , unde prin­
cipalele concepte ale dialecticii hegeliene erau tratate 
intr-un p lan pur speculativ, fără nici o raportare la origi­
nile lor social-istorice (spre a nu mai vorbi de faptul că în 
teza susţinută cu Heidegger numele lui Marx nu apărea 
nici măcar o singură dată, deşi , după cum am văzut ,  rela­
ţia Hegel -Marx se afla de atunci in centrul preocupărilor 
lui Marcuse2) ,  cea de-a doua este construită în perspectiva 
unei legături neîntrerupte între opţiunile social-politice 
ale fi lozofului german şi principalele articulaţii ale gîndirii 
sale strict filozofice. Paralela cu demersul de gîndire al 
lui  Lukacs din Der junge Ilegel este acum frapantă (cele 
două lucrări au fost însă elaborate cu totul independent 
una de cealaltă) . Tribunalul raţiunii, în faţa căruia Hegel 
aduce spre judecată evenimentele istorice ale trecutului şi 
prezentului,  este, cel puţin in prima fază a operei sale, 
incarnarea marilor idealuri ale revoluţiei franceze ; Mar­
cuse aruncă punţi fireşti între idolatrizarea raţiunii, prin 

1 Herbert Marcuse f Alfred Schmidt, op. cit . ,  p. 1 1 1 -
1 42 .  

2 Cf. supra, p .  1 5 .  Cînd editura Klostermann d in  Frank­
furt a tipărit în 1 968 ,  într-o "a doua ediţie neschimbată" , 
cartea din 1 932 despre Ontologia lui II egel, Marcuse a 
precedat-o de citeva rînduri în care arăta că reelaborarea 
cărţii ar fi transformat-o într-o operă nouă; el înţelegea 
astfel să marcheze fără echivoc distanţa care separa lu­
crarea sa de tinereţe de stadiul atins în evoluţia sa ulteri­
oară. 



cultul Fiinţei Supreme, de către Robespierre şi glorificarea 
raţiunii în sistemul hegel ian1• Pătrunderea uimitoare cu 
care Hegel a descoperit nu numai structura societăţii bur­
gheze în general , celebrlnd emanciparea ei de servituţile 
vechii orînduiri feudale, dar şi contradicţiile ei antagonice 
(aflate pe atunci încă intr-o stare incipientă) ,  ne oferă 
explicaţia veritabilă a gîndirii sale dialectice, cheia pentru 
a inţelege preeminenţa princip iului contradicţiei în inter­
pretarea hegeliană a lumii. O analiză cuprinzătoare a 
lucrării lui Marcuse depăşeşte aci cu mult posibilităţile 
noastre. Să remarcăm doar intensitatea cu care el scoate 
la iveală negaţia ca un principiu constitutiv în devenirea 
lucrurilor, instabil itatea şi "neliniştea" ca atribute inerente 
fenomenelor. Precizia şi profunzimea în reconstituirea 
itinerarului lui Hegel pe terenul convingerilor sale social­
istorice , de la adversitatea intransigentă faţă de institu­
ţiile vechiului regim, caracteristică fazei revoluţionare a 
scrierilor din perioada Tiibingen-ului, şi pînă la glorificarea 
lui Napoleon, ca incarnare a noii societăţii burgheze trium­
fătoare (căreia i se dezvăluie de altfel , cu o sagacitate 
premonitorie, adîncile contradicţii lăuntrice) îi  îngăduie 
lu i  Marcuse să proiecteze vastul fundal pentru în ţelegerea 
spiritului de subversiune şi neîmpăcare cu realităţile 
constituite al dialecticii hegeliene . Autorul cărţii R aţiune 
�i Revoluţie pune astfel in valoare cu predilecţie tocmai 
acel aspect central al gindirii hegeliene - dialectica nega­
tivă, care a trezit repulsia nu numai a contemporanilor 
romantici de tipul lui Fr. Schlegel , autorul formulei "sata­
nism filozofic" , aplicată lui Hegel , dar şi a unei îndelun­
gate posterităţi conservatoare , de la Schelling cel tardiv 
la filozofia "pozitivă" a societăţii şi statului ,  instituită de 
Auguste Comte şi Friedrich Julius Stahl. Puţini au scos 
la iveală cu atîta putere de persuasiune, ca Herbert Marcuse, 
raţionalitatea adîncă a dinamismului hegelian : tensiunea 
intre realitatea dată a lucrurilor şi posibilităţile lor latente , 
conducînd la transcenderea nemijlocirii şi suficienţei către 
natura lor adevărată, caracterul devenit (gewordener) şi nu 
dat al esenţelor, supremaţia generalului asupra particu­
larului ,  cu înţelesul că orice particularisme trebuie con-

1 Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution, Ilegel und 
die Entstehung der Gesellschaftstheorie, Hermann Luchte­
rhand Verlag, 2. Auflage, 1962 ,  p .  1 6 .  

42 



fruntate cu interesele generale ale umanităţi i ,  s imbolizate 
la Hegel de Raţiune.  Caracterul prin de finiţie anti-poziti­
vist al dialccticii ,  expresie a vocaţiei ei subversive şi non· 
conformiste ,  şi -a găsit în Marcuse unul din in terpreţii cei 
mai convingă tori. 

Herbert Marcuse în R aţiune şi Revoluţie ca şi Georg 
Lukacs în Tînărul Hegel au evidenţiat desigur deopotrivă 
curba descendentă descrisă de gîndirea socială a lui Hegel , 
de la elogiul vibrant al revoluţiei franceze şi , apoi , al lui 
Napoleon la  acomodarea progresivă, nu lipsită însă de 
semnificative accente originale ,  cu starea de lucruri a socie­
tăţi i germane din vremea sa. Lucrarea lui Lukacs, mai 
cuprinzătoare ş i  mai profundă în reconstituirea primelor 
perioade din activitatea lui Hegel , spre a nu vorbi de supe­
rioara ei rigoare marxistă în critica idealismului hegelian 
(asupra căreia vom reveni } ,  se încheie însă cu analiza 
Fenomenologiei Sp iritulu i { 1 80 7 } ,  fără a se dispensa bine­
înţeles cu totul de trimiteri comparative la evoluţia ulteri­
oară a gîndirii  politice hegeliene1• Originalitatea cărţii lui 
Marcuse este că îmbrăţişează întreaga traiectorie a filo­
zofiei hegeliene, incluzînd analiza critică a ideilor expuse 
in operele lui Hegel cel matur, "Filozofia Dreptului" şi 
"Prelegerile de filozofie a istoriei" ,  din aceeaşi perspectivă 
centrală a raporturilor între dialectica hegeliană şi dialec­
tica materialistă a lui Marx. Lukacs şi Marcuse se vor 
întîlni în a sublinia cu egală energie opoziţia categorică 
între gindirea social-pol itică a lui  Hegel şi filozofia politică 
a Restauraţiei ,  încarnată în scrierile adversarilor săi Hal­
lor şi Savigny. Printre contribuţiile cele mai preţioase ale 
analizei întreprinse in R aţ iune şi Revoluţie se numără şi 
faptul că, urmărind involuţia lui Hegel de la exploziile de 
nonconformism împotriva statului din scrierile  primei 
tinereţi la glorificarea statului sub forma monarhiei consti­
tuţionale în operele de  maturitate, Marcuse pune în va­
loare, printr-o exegeză plină de fineţe şi ascuţime, distanţa 
între statul vechiului regim, cel al formaţiunii feudale, şi 
statul celebrat de Hegel. Statul preconizat în "Filozofia 
Dreptului" urmăreşte să sancţioneze cuceririle societăţii 
burgheze şi ale liberalismului ei programatic, făcînd din 
proprietatea individuală temelia de neatins a organizării 

1 Georg Lukacs , Der junge Jlegel, 1 954,  Aufbau-Ver­
lag, Berlin,  p. 521 - 532 .  

43 



sociale . Tocmai luciditatea cu care Hegel descoperă că o 
societate clădită pe principiul proprietăţii private este 
inevitabil una a concurentei şi a raporturilor de inegalitate 
î l  determină să cau te în stat instrumentul principal de 
legiferare a intereselor generale, destinat să incarneze uni­
tatea între particular şi general . Statul este în intenţia 
lui Hegel o personificare a legalităţii şi raţiunii , proteguind 
interesele întregului social împotriva uzurpării lor prin 
actele arbitrare ale unor indivizi sau ale unei minorităţi 
acaparatoare ; opoziţia între concepţia hegeliană a statu­
lui, cu toate implicaţiile ei autoritare ,  şi teoria fascistă a 
statu lui totalitar, bazat pe impunerea prin violenţă a 
intereselor minorităţii dominante asupra majorităţii 
oprimate, apare astfel limpede marcată1• 

Marcuse va furniza chiar la un moment dat demon­
straţia subtilă a faptului că atitudinea negativă a "autori­
tarului" H egel împotriva opoziţiei liberal-democratice era 
In fond o apărare a instituţiilor existente împotriva resen­
timentelor naţionaliste ale micii burghezii dezamăgite, 
care prevesteau mişcările fasciste de mai tîrziu2 (Lukăcs va 
formula observaţii asemănătoare , arătînd că Hegel opunea 
adversarilor săi "marele exemplu al poporului francez", 
cel care abolise vechile stări de lucruri feudale3 ) .  

Analiza din R aţiune ş i  R evoluţie nu ascunde în acelaşi 
timp nici o clipă resemnarea şi acomodarea cu stările de 
fapt ale Restauraţiei , implicate în întreg sistemul de idei 
politice al lui Hegel ; neputinţa de a găsi o soluţie antino­
miilor societăţii burgheze decît în stat, ca o pretinsă putere 
supra-personală, situată deasupra intereselor egoiste, 
echivala cu refuzul soluţiei reale, de tip democratic-radical , 
a contradicţiilor sociale şi cu fixarea punctului de sprij in 
într-o instituţie "naturală", de tipul monarhiei (fără a mai 
vorbi de faptul că ea echivala cu intangibilitatea raporturi­
lor de producţie burgheze, generatoare inevitabile ale 
anarhiei şi inegalităţii sociale) . Herbert Marcuse poate 
astfel scoate la  iveală,  în toată amploarea lor, contradic­
ţiile gîndirii social-istorice a lui Hegel : cele dintre dorinţa 
ferventă de a rămîne fidel ideii unei posibile armonii 

1 Herbert Marcuse, op. cit . ,  p .  1 63 ,  193 ,  360 şi 363 -
366.  

2 Ibid. , p .  1 62 - 1 63 .  
3 Georg Lukăcs, op. cit. , p .  529.  

44 



între individual şi general şi adularea unei instituţii de 
tipul monarhiei constituţionale . Exegetul se arată tnsă 
sensibil mai ales la implicaţiile lor pur filozofice : neutra­
lizarea spiritului critic-polemic al dialecticii hegeliene prin 
victoria idealismulu i.  Marcuse demistifica apologia hege­
liană a Reformei, ca supremă incarnare a ideii de libertate 
individuală, demonstrind că proiectarea libertăţii în spa­
ţiul interiorităţii lasă intactă non-libertatea reală ; "armo­
nismul" lui Hegel este profund inacceptabil , atît timp cît 
inegalitatea şi înstrăinarea domină nestingherite în spaţiul 
social real (este aci un motiv pe care îl vom întîlni şi in 
alte scrieri ale "Şcolii de la Frankfurt" , la H orkheimer ca 
şi la  Adorno1) .  

Finalitatea celei de-a doua cărţi despre Hegel a lui 
H erbert Marcuse se află în ideea că implicaţiile critic­
polemice ale dialecticii hegeliene au fost deplin valorifi­
cata numai in opera lui Marx, unde ele vor fi purificate de 
scoriile idealismului : " . . .  moştenirea istorică a filozofiei lui 
Hegel nu trebuie căutată la hegelieni (de dreapta sau de 
stînga) ; nu ei au păstrat viu conţinutul real al acestei 
filozofii. Tendinţele critice ale filozofiei lui Hegel au fost 
reluate şi continua te mult mai curînd in teoria socială a 
lui Marx, în timp ce, in afara marxismului , istoria hege­

l ianismului devenea istoria unei lupte !mpotriva lui He­
gel . . . "1. Conversiunea conceptelor speculative ale filozofiei 
lui Hegel in concepte cu un conţinut social-istoric precis 
(în acest sens tranziţia de la Hegel la Marx este privită ca 
o "negare a filozofiei" ) , preluarea conceptului de travaliu 
de la H egel şi transformarea lui în principalul instrument 
de critică a muncii înstrăinate şi de "străpungere a reifi­
cării" din capitalism,  substituirea ideii hegeliene a Raţiu­
nii prin ideea de fericire, sînt în interpretarea lui Herbert 
Marcuse principalele teme ale metamorfozei la care a 
supus Marx dialectica hegeliană. Urmărind consideraţiile 
cu privire la  travaliu ca formă de acţiune asupra lumii şi 
de emancipare a fiinţei u mane {pînă la însăşi "abolirea 
muncii", idee utopică pe care Marcuse o preia dintr-un 
pasaj al tînărului Marx ) ,  nu putem ascunde impresia că 

1 Cf. N. Tertulian, Theodor W. Adorno - filozof şi 
estetician, în U evista de 1 storie şi Teorie literară, Tom 
24, 1, 1 9 75 ,  p .  2 5 - 29 .  

2 Herbert Marcnse, op.  cit . ,  p .  224 .  

45 



sub influenţa durabilă a cărţii de tinereţe a lui Lukacs 
Geschichte und Klassenbewusstsein şi a uneia dintre princi­
palele ei erori , denunţată de însuşi Lukacs , Herbert 
Marcuse este înclinat , într-o problemă fi lozofică impor­
tantă, să procedeze la un transfer necritic al unor idei hege­
I iene în cîmpul dialecticii marxiste. Marcuse identifică , 
încă atunci cînd anal izează "Fenomenologia Spiritului", 
critica lui Hegel împotriva "bunului simţ" (der gesunde 
Menschenverstand) şi a "intelectului" , care consideră 
lumea ca o însumare de lucruri finite şi de raporturi între 
ele ,  cu critica lui Marx împotriva procesului denumit 
"reificare" (Verdinglichung) , cu alte cuvinte cu o formă 
particulară a obiectivări i ,  cea realizată prin înstrăinarea 
fiinţei umane şi transformarea ei în lucru , sub regimul 
reproducţiei capitaliste a muncii .  Eroarea filozofică săvîr­
şită de Marcuse, pe urmele tînărului Lukacs , este cii pri­
veşte un proces ontologic şi epistemologie fundamen tal : 
eterogenitatea existenţei faţă de conştiinţă şi considera­
rea lumii în procesul cunoaşterii ca o totalitate de obiecte 
cu o existenţ5 per se, drept un simplu reflex al fenomenului 
social negativ analizat de Marx sub numele de reificare1 •  
Urmarea unei  asemenea poziţii este că pentru a descrie 
suprimarea "obiectivităţii moarte" a lucrurilor, prin care 
el înţelege simultan reificarea lumii şi autonomia ei ontică 
faţă de conştiinţă (confuzie funestă ! ) ,  Marcu se îmbrăţi­
şează teza hegeliană a transformării "substan ţei" în "su­
biect" , reeditînd vechea sa idee că descoperirea adevăru­
lui este sinonimă cu integrarea obiectului în via subiecti­
vitate2. Aspiraţia nobilă şi legitimă către anih ilarea reifi­
cării capitaliste , prin identificarea în spatele raporturilor 
dintre lucrul'i , în societatea capitalistă , a unor rapor turi 
interumane { "existenţiale" va spune fostul admirator al 
lui Heidegger) ,  se conjugă astfel cu asimilarea necritică a 
tezei hegeliene despre conversiunea obiectivităţii în subiec­
tivitate . Luci o Colletti , în cartea sa "Il marxismo e Hegel" ,  

este printre cei  care au observat cu sarcasm oscilaţiile lui 
Marcuse . în tre o interpretare materialistă a dialecticii 

hegeliene - categoriile gîndirii reflectă mişcarea reală a 
fenomenelor - şi expunerea fără rezerve a tezei idealiste 

1 lbid . ,  p .  1 06 - 1 0 7 .  
2 fb id . 

46 



hegeliene despre transformarea "substanţei" în "subiect"1• 
Cînd însă freneticul antihegelian Lucio Col letti , discipol 
al lui  Galvano del ia Volpe,  se ridică împo triva valorificării 
de către Marcuse a însuşi miezului valabil al dialecticii 
hegel iene : critica determinărilor abstracte ale intelectu­
lui în numele conceptelor concrete ale raţiunii (Colletti 
i dentifică in mod abuziv o asemenea critică cu expresia 
cea mai pură a idealismului la  HegeJ2) , el urmăreşte să 
compromită tocmai meritul fundamental al cărţii R aţiune 
ş i R evoluţie : revitalizarea unor categorii centrale ale dialec­
ticii lui Hegel în perspectiva operei lui Marx şi a continua­
torilor săi (Marcuse elogiază în finalul cărţii acţiunea lui 
Plehanov şi mai ales a lui  Lenin de apărare şi revigorare a 
dialectici i ,  impotriva curentului oportunist al lui  Bern­
s tein şi Kautsky3) ,  cu scopul de a întemeia o "teorie 
critică" a societăţii moderne.  

C î t  priveşte obiecţia formulată de unul din principalii 
critici l iberali ai operei lui Marcuse, Alasdair Maclntyre , 
profesor la universitatea Essex , împotriva folosirii concep­
tului de "fericire" , drept un concept central al marxis­
mului , in cartea R eason und R evolution,  ea ni se pare a nu 
rezista nici în cea mai mică măsură cri ticii. Argumentaţia 
1 ui  Maclntyre se sprij ină pe două afirmaţii : a)  noţiunea de 
" fericire" este un concep (utilitarist ,  pe care Marx însuşi 
nu 1-a folosit expl icit vreodată, ci dimpotrivă a polemizat 
în mod repetat cu "u tilitariştii" (ca şi cum sarcasmele lu i  

Marx la  adresa unui  Bentham, de pi ldă ,  ar insemna ipso 

facto , dacă l-am urma pe Maclntyre , că Marx , care de 
altfel îi p re ţuia mult pe materialiştii francezi de tipul lui 

La Mettrie, autor al unui "Discours sur le  Bonheur" , ar fi 

exclus conceptul de fericire din modul său de gindire) ; 

b) noţiunile de libertate şi fericire ar fi departe de a fi 

sinon ime, deoarece adeseori l ibertatea este legată de 
"frustrare ,  j ertfă şi nefericire" iar fericirea şi satisfacţia 

ar fi adeseori favo l'izate mult  mai curînd de starea de non-

1 Lucio Collet l i ,  Il marxismo e Ilegel, Bari 1969 ,  Edi­
tori Laterza , p .  2 2 5 - 2 2 6  şi 3 2 4 - 325.  

2 Cf.  N .  Tertul ian , Georg Lu!Clics şi reconstrucţ ia onto­
logiei în filozofia contemporană, in voi. Georg Lukacs, 
Ontolo{{ia existenţei sociale , 1 9 7 5 ,  Edi tura politică, p .  7 - 10 

3 l le l'hel't Marcusc, op .  dt.. , p .  :l 5 1 - 354 .  

47 



libertatet .  Sofismul ni se pare izbitor. Marcuse a avut  toată 
dreptatea să asocieze un concept fundamen tal al tînă­

rului Marx : "emanciparea simţurilor" cu cel al lui Marx 
cel matur : instituirea "imperiului libertăţii" , demonstrînd 
astfel că emanciparea de munca instrăinată era sinonimă 
pentru Marx cu crearea condiţiilor pentru instaurarea 
simultană a libertăţii şi fericirii ; el va distinge dealtfel 
mai tîrziu între "satisfacţii false" şi "adevărate" , doar cele 
dintîi fiind proprii regnului non-libertăţii (v. Omul uni­
dimensional) . 

Este sigur că formaţia hegel iană extrem de solidă a lui  
Marcuse, caracterizată prin consubstanţialitatea dialec­
t icii cu alcătuirea sa spirituală şi filtrată sub influenţa 
operei lui  Marx , va rămîne principalul rezervor intelec­
tual din care avea să se nutrească extraordinarul proces 
întreprins în opera sa de maturitate împotriva societăţii 
cap ital ismului  evoluat . Prezenţa ireversibilă a dialec­

ticii în instrumentarul său filozofic îi va îngădui , de 
pildă, să formuleze implacabilul rechizitoriu , din Omul 
unidimensional, împotriva mentalităţii dominante în 
v iaţa socială americană : neopozitivismul şi operaţiona­
l ismul .  Conformaţia sa îl singulariza desigur în mij locul 
universului spiritual al universităţii americane , confe­

rindu- i postura unui out-sider de formaţie germanică 
intr-o lume stăpînită , în bună măsură, de tradiţia prag­
matismului şi behaviorismului ; chiar după apariţia Omu­
lui unidimensional ( 1 964) el va rămîne încă o bucată de 
timp o figură lipsită de o prea mare notorietate (un "obscur 
filozof germana-american" cum avea să-I califice retros­

pectiv , surprinsă de brusca lui ascensiune, publicistica 
anilor 1967 - 1 968 ) ,  pînă cînd empţia mişcării contes­
tatare , şi în primul rînd a "noii stîngi", îl va proiecta , 
o dată cu principalele lui opere , pe întîiul plan al vieţii 
intelectuale şi politice . 

Cei aproape cincisprezece ani care s-au scurs între 
a doua carte despre Hegel şi apariţia "studiilor asupra 
societăţii industriale avansate" , cum se sub intitulează 
Omul unidimensional, au fost marcaţi însă de un  eveni­
ment intelectual decisiv în traiectoria lui Marcuse , cu 

1 Alasdair Maclntyre , Jlerbert Marcuse, Seria Moderne 
Theoretiker, 1 9 7 1 ,  Miinchen, Deutscher Taschenbu ch 
Vnrlag, p. '•6 - t,7 . 

48 



efecte considerabile asupra întregii sale activităţi filo­
zofice : imensa revelaţie pe care a constituit-o contactul 
cu psihanaliza lui Freud ,  concretizată în originala ten­
tativă de asimilare a metapsihologiei lui Freud în uni­
versul său hegeliano-marxist, prin elaborarea cărţii 
Eros şi CiCJiliza[ie. O inCJest igaţ ie filozofică asupra lui 
Freud ( 1955 ) .  Oricît de paradoxal s-ar părea, pînă la 
apariţia acestei lucrări nu am întîlnit în scrierile lui Mar­
cuse nici cea mai vagă referinţă la opera lui Freud. S-ar 
putea spune aşadar că ciclul de conferinţe rostite în 
anii 1950 - 51 la Washington School of Psychiatry, din 
care s-a născut ulterior cartea Eros şi CiCJilizaJie, echi­
valează cu un adevărat salt în devenirea lui Marcuse, 
l mbogăţindu-i dar şi modificîndu-i sensibil registrul in­
telectual (asupra rigorii In coherenţă a unei asemenea 
amplificări vom avea ocazia să ne oprim curînd) . Spre 
deosebire de Marcuse , ceilalţi protagonişti ai şcolii de 
la Frankfurt au arătat încă de timpuriu un viu interes 
pentru psihanaliza lui Freud.  Horkheimer, după cum 
ne încredinţează Martin Jay, l-a încurajat în 1927  pe 
Adorno să lntreprindă un studiu asupra raporturilor 
Intre fenomenologia transcendentală a lui Hans Corne­
lius (profesorul lor comun) şi psihanaliză (dizertaţia a 
rămas nepublicată) ,  s-a supus el însuşi unei cure psiha­
nalitice în anii următori şi , ca urmare a discuţiilor in­
tense cu privire la relaţiile între psihologie şi socialism, 
a încurajat înfiinţarea primului Institut Psihanalitic pe 
l îngă o universitate germană, cea din Frankfurt (Freud 
însuşi , după cum afirmă Horkheimer într-un interviu 
din 1 969,  i-a adresat două scrisori de mulţumire) 1• Prin­
cipalul iniţiator al studiilor cu privire la raporturile între 
materialismul istoric şi psihanaliză şi la o posibilă utili­
zare a cuceririlor psihanalizei In interiorul unei antropo­
logii marxiste a fost, însă, în interiorul şcolii de la Frank­
furt , Erich Fromm. Alături de scrierile lui Wilhelm Reich, 
apărute cam în aceeaşi perioadă ,  eseurile şi articolele ti­
părite de Fromm după 1 930 ,  începînd cu DezCJoltarea 
dogmei lui Christ ( 1931 )  şi continuînd cu cele apărute 

In Zeitschrift fur Sozialforschung : Despre metoda şi mi· 

s iunea unei psihologii sociale analitice { 1932 ) ,  Caractero-

1 Martin Jay, The Dialectical Imagination, p. 8 7 - 88. 

49 



logia psihanalitică şi tnsemnătatea ei pentru psihologia 
socială ( 1 932 ) şi Semnificaţia social-psihologică a matri­
arhatului (1934)1 ,  au jucat rolul unei activităţi de pionie­
rat în direcţia prelungită ulterior, cu o anvergură filo­
zofică şi cu ambiţii metafizice mult mai mari , de Herbert 
Marcuse prin Eros şi  Civilizaţie. Evoluţia divergentă a 
lui  Marcuse şi Fromm , presărată de polemici ascuţite 
între ei,  formează unul din episoadele cele mai instruc­
tiva şi mai palpitante în istoria aventuroasă a tentativei 
de a valorifica tezele lui Freud în interiorul marxismului .  

Fără îndoială, interesul pasionat arătat de Marcuse 
operei lui Freud nu a apărut în opera sa ex n ihilo : ple­
doaria remarcabilă în favoarea sensualismului şi hedo­
nismului (vezi studiul comentat anterior ) ,  adversitatea, 
exprimată atît în analiza critică a protestantismului  lui 
Luther şi Calvin sau a moralei kantiene în " Studiile despre 
autoritate şi familie" cît şi în textul "Despre caracterul 
afirmativ al culturii" , împotriva scindării artificiale a 
personalităţii într-o lume glorificată a libertăţii interi· 
oare sau raţiunii transcendentale şi într-o alta degra­
dată a moţiunilor pulsionale şi a simţurilor, critica se­
veră împotriva ipocriziei burgheze în problemele mora­
l ei sexuale ,  pot fi considerate tot atîtea semne premoni­
torii ale orientării inaugurate de Eros şi  Civilizaţie. 

Se cuvine să spunem din capul locului că magnetis­
mul exercitat de antropologia freudiană asupra lui Mar­
cuse a fost dictat de motive predominant sociologice 
şi politice ; fără a avea, spre deosebire de Fromm, nici 
cea mai mică formaţie terapeutică sau vreun contact 
cu activitatea clinică , H erbert Marcuse , ca şi Max Hork­
heimer, s-au orientat cu precădere spre latura "metafi­
zică" a doctrinei lui Freu d ,  cea care caracterizează ul­
tima perioadă din activitatea ilustrului om de ştiinţă. 
Ei au crezut a descoperi în metapsihologia lui Freud un 
formidabil instrument dialectic pentru a elucida meca­
nismele psihologice, de interiorizare conflictuală ,  ale unei 
societăţi tn care sporirea extraordinară a productivităţii 
muncii şi a bogăţiei sociale se însoţea de o nu mai puţin 

1 Erich Fromm Analytische Sozialpsychologie und 
Gesellschaftstheorie, Suhrkamp, Frankfurt, 1 9 7 0  (volumul 
reprezintă o traducere a cărţ.ii The Crisis of Psychoanalisis 
şi cuprinde, printre altele, studiile menţionate mai sus). 

50 



intensă alienare a individului şi represiune a nevoilor 
l ui vitale {"organice" va spune Marcuse) .  Spectacolul 
societăţilor occidentale, şi în primul rînd al fascinantului 
way of life american {fără a uita sinistrul precedent al 
societăţilor totalitare de tip fascist) , li se înfăţişa ca un 
cîmp de explozie crescîndă a pornirilor agresive şi a spi­
r itului de competiţie, pe fondul obnubilării tot mai ac­
centuate a aspiraţiilor către o existenţă pacificată , li­
niştită,  lipsită de anxietate. Este semnificativ că Mar­
cuse îşi concentrează atenţia în Eros şi CiCJilizaţie nu asu­
pra dualismului instituit de Freud în opera sa timpurie : 
cel Intre puls iunile dictate de instinctul plăcerii şi cele 
ale instinctului de conservare1, ci asupra tensiunii între 
princip iul plăcerii şi instinctul morJii {Lustprinzip und 
Todestrieb ) ,  între Eros şi Thatanos , astfel cum apare for­
mulat in scrierile din faza finală. 

Erich Fromm, ca şi Herbert Marcuse mai tîrziu , au 
plecat de la premisa că o analiză exhaustivă a omului ca 
fiinţă socială nu se poate dispensa de a urmări modul în 
care conflictele şi tensiunile sociale se reproduc în apa­
ratul psihic al indivizilor. Descoperirile lui Freud li s-au 
părut a acoperi prin intuiţiile lor geniale o zonă rămasă 
pînă la el aproape "albă" ,  populînd cu un număr de con­
cepte preţioase ceea ce ar fi fost mult timp o adevărată 
terra incognita: echipamentul instinctual şi zestrea pulsio­
nală a indivizilor, cu cîmpul de rezidenţă în inconştient. 
Fromm nu ezita să vorbească despre caracterul materia­
list şi naturwissenschaftlich {de ştiinţă a naturii) al psih­
analizei2, deoarece tezele ei s-ar baza pe constatări somato­
psihologice, experimental verificabile. Ceea ce li se pă­
rea celor d oi gînditori a legitima compatibilitatea psih­
analizei cu materialismul istoric, ba chiar asimilarea ei 

1 Freud distingea in ciclul său de cinci articole din 1915 
reunite sub titlul "Metapsychologie" două grupuri de 
pulsiuni originare : cele ale eu-lui sau auto-conserCJări i  şi 
cele sexuale, postulînd Intre ele un raport de opoziţie, 
care ar izbucni la suprafaţă în cazul afecţiunilor nevrotica 
{cf. Sigmund Freud , MrJtapsychologie, 1968, Paris , idecs 
nrf, p. 21 -22,  şi Das Unbehagen in der Kultur, 1930, 
Wien, Internationaler Psychoanalytischer Verlag, p. 
10 şi urm . ) .  

2 Erich Fromm, Uber Methode und Aufgabe einer analy­
tischen Sozialpsychologie: Bemerkungen uber Psycho­
analyse und historischer Materialismus, în voi. cit. , p. 9. 

51 



ca singura psihologie valabilă in interiorul antropologie 
marxiste, era mai ales înţelegerea genetic-dinamică a 
vieţii psihice , preconizată de Freud ; o dată admise pre­
misele psihanalizei , viaţa psihică s-ar înfăţişa a avea un 
caracter conflictual , deci prin excelenţă unul dialectic, 
generat de tensiunea între pulsiunile originare şi impera­
tivele adaptării la exigenţele lumii externe ( Sartre, prin­
tre alţii, va contesta caracterul dialectic al psihanalizei , 
reproşîndu-i tocmai "crampa mecanicistă"1, formulă pe 
care o vom regăsi dealtminteri , altfel articulată , şi  la 
Fromm, în procesul său progresiv de distanţare critică 
faţă de ortodoxia psihanalitică) . Erich Fromm s-a ară­
tat preocupat mai ales de modul în care interesele de 
clasă ale indivizilor se traduc într-o utilizare specifică 
a energiei lor instinctuale ("libidinale" va spune el în prima 
sa fază) ,  de selecţia operată de activitatea lor economico­
socială, căreia el îi recunoştea ponderea primordială, 
asupra pulsiunilor lor erotice : noţiunea de "caracter 
social" ,  folosită de Fromm, urmărea tocmai să exprime 
sinteza specifică între o anumită psihologie de clasă şi 
o anume conformaţie instinctuală (potenţarea instincte­
l or agresive şi inhibiţia pornirilor miloase într-o socie­
tate de războinici , reprimarea impulsurilor dictate de 
plăcere şi încurajarea "tendinţelor anal-strîngătoare" în 
societatea burgheză a secolului XIX, stăpînită de prin­
cipiul economiei , acumulării şi avariţiei etc.2 ) .  Interesul 
lui Fromm s-a îndreptat mai ales' către ideea de "struc­
tură libidinală", ca o posibilă mediaţiune între presiu­
nea economico-socială şi psihologia individuală, dar 
mai ales către funcţia critică originară a psihanalizei, ca 
instrument de demistificare a represiunii exercitate de 
morala burgheză asupra aspiraţiilor variabile ale indi­
vizilor. Herbert Marcuse s-a arătat mai puţin sensibil 
faţă de aplicaţiile "empirice" şi "pozitive" ale psihanali­
zei la psihologia socială, în genul celor cultivate de 
Fromm, şi a adoptat din capul locului,  în mod programa­
tic, tezele finale formulate de Freud, începînd cu lucra­
rea ... Jenseits vom Lustprinzip (Dincolo:de principiul plă-

1 Jean-Paul Sartre, Sartre par Sartre în Situations, 
IX, 1972 ,  Paris , Gallimard , p. 105. 

2 Erich Fromm, Die Krise der Psychoanalyse, in voi. 
cit . , p. 212 .  

52 



cerii) din 1 920 şi pînă la opusculul din 1930 Das Un­
behagen in der Kultur : el credea a descoperi în ele un ideal 
punct de sprij in teoretic pentru critica sa necruţătoare 
la adresa oricărui tip de societate întemeiată pe princi­
piul represiunii, randamentului sau profitului capitalist. 

Lectura operei lui Freud întreprinsă de Marcuse în 
Eros şi Civilizaţie nu poate fi disociată de radicalismul 
perspectivei sale sociale şi politice. Cum ar fi putut el 
accepta reducerea psihanalizei la o activitate strict cura­
tivă , cea a unei terapeutici pur individuale, cînd scopul 
lui era să clatine înşişi stîlpii de susţinere ai unei gigan­
tice societăţi represive? Cum s-ar fi putut el concilia cu 
"revizionismul neo-freudian" al lui Fromm (cel tardiv) , 
Karen Horney sau Harry Sullivan, care îşi propunea să 
vindece diversele anomalii printr-un tratament pe pla­
nul "relaţiilor interpersonale" (cultivînd deci o medi­
cină socială optimistă pe fondul societăţii existente), 
cind ţinta sa era să scoată la iveală negativitatea inte­
grală a unei asemenea societăţi şi să dezvăluie rădăcinile 
filogenetice ale principiilor ei constitutive? Cu ajutorul 
ipotezelor lui Freud despre geneza psihicului , Herbert 
Marcuse ne întoarce spre zonele tulburi ale originilor 
umanităţii şi ne încredinţează că procesul represiunii a 
început încă în faza genuină de dezvoltare a fiinţei 
umane. Eros şi Civilizaţie se solidarizează cu transgre­
sarea de către Freud a tezei sale iniţiale îmbrăţişată şi 
de Fromm :  pulsiunile sexuale sînt subordonate instinc­
tului de conservare , şi acceptă ipotezele lui finale cele 
mai speculative şi mai hazardate (Adorno va exprima 
în maniera lui paradoxală şi voit non-conformistă acelaşi 
credo: In psychoanalysis nothing is true except the exage­
rations, "ln psihanaliză, numai exagerările sînt adevă­
rate"1) . Omul ar fi fost la origini un subiect libidic inte­
gral, Erosul ar fi impregnat toate activităţile sale iar sexua­
litatea genitală nu ar fi fost decît o porţiune a unei ase­
menea sexualităţi generalizate a organismului uman ;  
tezele lui Freud despre existenţa unui narcisism primar 
(omul îşi contempla cu plăcere propriile organe şi funcţio­
narea nestînjenită a propriului organism) şi despre ma­
turizarea progresivă a erosului (fazele orală, anală şi 

1 Cit. după Martin Jay, op. cit., p. 86. 
53 



genitală) îi slujesc lui Marcuse spre a postula un "ero­
tism polimorf" originar şi hegemonia instinctului plă­
cerii în constituţia iniţială a fiinţei umane. Erosul sau 
principiul plăcerii ,  într-o asemenea accepţie lărgită, îm­
brăţişează ansamblul activităţilor umane producătoare 
de satisfacţii , inclusiv procesul muncii ,  în măsura în care 
ar fi vorba de munca liberă, impregnată de componente 
l ibidinale1, şi nu de munca fnstrăinată. Herbert Marcuse 
acceptă însă şi cel de-al doilea postulat fundamental cu­
prins în teoria freudiană a instinctelor : existenţa instinc­
tului morţii .  Refuzul organismului uman de a suporta 
neplăcerea sau durerea la care îl supune contactul cu o 
realitate ostilă se traduce în impulsul regresiunii către 
starea prenatală a materiei organice : principiul Nirva­
nei era sinonim pentru Freud cu instinctul morţii. Ero­
sul , care tinde către o sinteză tot mai bogată şi mai di­
versificată a substanţei vii , este contrabalansat de por­
nirea regresivă, incarnată de Thanatos , către o stare ne­
supusă imperativelor nevoii şi deci durerii .  Fără a putea 
urmări aci mai departe raporturile obscure postulate de 
Freud între cele două instincte2 (ele ar fi strîns asociate , 
deoarece satisfacţia şi quietudinea sînt conjugate , dar 
Marcuse va afirma că instinctul morţii se află într-un 
raport de subordonare faţă de Eros3) , să menţionăm 
doar teza că energia distructivă, generată de instinctul 
morţii în aspiraţia sa spre quietudine , ar deveni, îndată 
ce organismul este confruntat cu împrejurări potrivnice , 
principala sursă biologică a "agresiunii socialmente utile 
Impotriva lumii exterioare - a naturii şi a duşmani­
l or"4, cea care ar face posibilă supravieţuirea şi progresul 
speţei. Acum putem înţelege mai bine unul dintre re­
sorturile principale ale seducţiei exercitată de doctrina 
lui Freud asupra celui care a scris Eros şi Civilizaţie. 
Descrierea vicisitudinilor la care sînt supuse instinctele 

1 Freud însuşi admite, la un moment dat, în Das Un­
behagen in der Kultur (pag. 31  ) , o asemenea funcţie emi­
namente pozitivă a travaliului. 

2 Cf. Sigmund Freud ,  Au-dela du principe de platsir, 
in Essais de psychanalyse, Paris , Payot. 

3 Herbert Marcuse, Triebleehre und Freiheit, în Psycho­
analyse und Politik, Europaische Verlagsanstalt, Europa 
Verlag, Wien , 1 968 ,  p. 1 2-13 .  

4 Ibid. 

54 



originare datorită raporturilor conflictuale ale orga­
nismului uman cu o realitate potrivnică ( Ananke, pe­
nuria mij loacelor de hrană şi de îmbrăcăminte ale omu­
lui  primitiv) , ar pune în valoare o concepţie dialectică 
asup ra psihicului uman,  bazată pe "plasticitatea" instinc­
telor şi pe modificarea lor necesară sub presiunea rea­
l ităţii .  

Scenariul antropologie elaborat de Marcuse urmează 
cu fidelitate premisele enunţate mai sus. Sub imperiul 
nevoilor de reproducere a existenţei sale (in primul rind 
a celor de hrană, îmbrăcăminte şi protecţie) , organismul 
uman ar fi constrîns să supună dominaţiei şi inhibiţiei 
pulsiunile erotice originare (in sensul lărgit amintit an­
terior) şi să accepte dominaţia principiului realităJii 
asupra principiului plăcerii: travaliul asupra naturii şi 
lupta cu împrejurările ar fi generat un adevărat proces 
de desexualizare a organismului (în acelaşi sens lărgit al 
Erosului ) ,  culminind cu crearea unor mecanisme şi in­
stituţii tot mai adaptate exigenţelor realităţii (civiliza­
ţia şi cultura) şi cu contragerea sexualităţii la sfera ge­
nitală, destinată a asigura reproducerea biologică. Munca 
sub regimul necesităţii este identificată în mod semnifica­
tiv cu un act de "non-libertate raţională" (vernunftige 
Unfreiheit) sau "dominaţie raţională" (vernunftige Her­
rschaft), in sensul reprimării necesare a unor pulsiuni 
în scopul adaptării energiei instinctuale la imperativele 
realităţii .  Se cuvine să reţinem cu atenţie o asemenea 
definiţie, deoarece ea ne va da cheia uneia dintre ideile 
utopice cele mai radicale ale lui Marcuse în cîmpul socio­
logic : scopul umanităţii nu este doar eliberarea muncii, 
ci în ultimă instanţă eliberarea de muncă, prin transfor­
marea ei in joc (astfel apare înţeleasă trecerea de la capi­
talism la comunism)\ ceea ce în terminologia marcusiană 

1 Giovanni Jervis; in introducerea sa la traducerea 
italiană a cărţii Eros şi CivilizaJie, confirmă o asemenea 
interpretare a textelor lui Marcuse (v. p. XXVI , şi mai 
ales nota din subsol ) .  Cu prilejul dezbaterilor pe margmea 
conferinţei sale "Sfîrşitul utopiei" ,  care au avut loc la 
Universitatea Liberă din Berlinul occidental in 1967 ,  
Marcuse a mărturisit însă că  a oscilat sub raport termino­
logie între ideea "eliminării muncii" şi cea a "eliminării 
muncii înstrăinate" deoarece în limbajul curent expresiile 
ar fi devenit echivalente. Concluzia sa era că nu ar fi cu 

55 



ar echivala cu restaurarea in drepturile lui plenare a ero­
tismului polimorf. 

Oricărui observator lucid nu-i poate scăpa faptul că 
antropologia freudiană este pentru Marcuse, in ultimă 
instanţă, un instrument teoretic (am fi înclinaţi să spu­
nem mai curînd ideologic) pentru a dezvălui mecanis­
mele psihologice ale procesului de alienare în toate for­
maţiunile istorice bazate pe munca înstrăinată şi pe re­
presiune. Ideea că încă la originile umanităţii impera­
tivele luptei pentru existenţă ar fi generat in mod nece­
sar cenzurarea şi inhibiţia unor impulsuri şi apetituri 
spontane, instituindu-se o dualitate antinomică intre 
principiul realităţii şi principiul plăcerii, ne-ar oferi in­
frastructura instinctuală a intregii dezvoltări sociale ul­
terioare. Convingerea noastră este că tocmai confrun­
tarea cu o societate, cea a capitalismului monopolist, 
In care, spre a utiliza conceptele freudiene, potenţarea 
pornirilor agresive se însoţeşte de diminuarea simetrică 
a celor libidice (satisfacţiilor individuale plenare) , 1-a 
determinat pe Marcuse să proiecteze, printr-un imens 
gest retroactiv, în zorile antropogenezei , mecanismele 
psihologice observate in formaţiunile sociale ulterioare. 
Nu riscă însă oare o asemenea afirmaţie să pună sub sem­
nul unui grav semn de întrebare caracterul ştiinJific al 
intregii antropologii construite, cu instrumentele lui 
Freud, de către Herbert Marcuse? înţelegem prea bine 
motivele care i-au determinat pe reprezentanţii şcolii 
de la Frankfurt, confruntaţi cu "iraţionalitatea obiec­
tivă" (Adorno)1 a unei societăţi industriale dezvoltate, 
de tipul celei americane, unde uriaşa dezvoltare a apa­

ratului tehnologic, in condiţiile "capitalismului orga­

nizat", se însoţeşte de administrarea şi manipularea insi-

putinţă să se vorbească de o "abolire a muncii ca atare", 
deoarece ar însemna respingerea adevărului de netăgăduit 
al tezei lui Marx că societatea se clădeşte in mod necesar 
(tn orice fază a ei!) pe schimbul material de substanţe cu 
natura; el ţinea tnsă să menţină ideea sa favorită că stăpî­
nirea, controlul , transformarea naturii , efectuate în mod 
liber, ar duce în mod tendenţial la convergenţa între 
muncă şi joc ("La fine dell'utopia", ed. cit. pag. 39). 

1 Theodor W. Adorno, Zum Verhăltnis von Soziologie 
und Psychologie, în Gesammelte &hriften 8, Soziologische 
Schriften 1, Suhrkamp, Frank.furt am Main, p. 42. 

56 



dioasă a dorinţelor şi nevoilor individuale, deci de pri­
varea şi frustrarea indivizilor de satisfacerea inclinaţiilor 
şi nevoilor lor reale, să creadă a descoperi tntr-o teorie de 
genul psihanalizei, întemeiată tocmai pe ideea de frustrare 
şi reprimare a pulsiunilor genuine, un instrument teo­
retic decisiv pentru a face procesul unor asemenea ti­
puri de societate. Este tnsă aci un motiv suficient de a 
extrapola psihanaliza, pe urmele lui Freud,  tntr-o teorie 
psihologică şi socială cu validitate universală, capabilă 
să explice exhaustiv deopotrivă geneza psihicului şi a 
societăţii umane? 

Să începem prin a constata că Marcuse identifică, 
urmîndu-1 pe Freud,  geneza civilizaţiei cu un proces de 
reprimare şi dominare a unor porniri şi înclinaţii originare. 
Triada freudiană, Es {le <;a, Id, Sinele) - Eu -
Supra - Eu1, are implicaţii antropologica considerabi­
le. Eros şi Civilizaţie acceptă, alături de Freud, fără 
a schiţa vreo încercare de verificare critică, ipoteza 
unui inconştient primordial , ca strat fundamental al 
psihicului uman, adevărat depozit al unui univers de 
instincte primare, sustrase istoriei, socialităţii şi mora­
lei ; Eul s-ar fi constituit ca o funcţie mediatoare între 
impulsurile originare, care lăsate în voia expansiunii lor 
oarbe şi necontrolata ar duce la distrugerea organismu­
lui, şi imperativele realităţii, tn timp ce Supra-Eul ar 
include interiorizarea normelor sociale şi culturale, incar­
nata la început de presiunea familiei şi extinse ulterior 
la sfera întregii societăţi. Odată acceptată o asemenea 
schemă, fiecare pas pe drumul civilizaţiei şi culturii 
este definit ca un act de cenzură şi reprimare a unor por­

niri libidice originare, fie sub forma refulării, cînd este 

vorba de expulzarea impulsurilor în inconştient, fie sub 

cea a sublimării, cînd înclinaţiile primare ar fi deviate 

într-o energie socialmente utilă. Este evident că întreaga 

epopee antropologică propusă de Marcuse reduce în ultimă 

instanţă istoria umană Ia un dualism structural : principiul 

realităţii este investit, cel puţin în forma lui de pînă acum, 

cu o funcţie de cenzură şi reprimare, reclamînd mereu jertfa 

şi sacrificiul impulsurilor dictate de principiul plăcerii , în 

1 Herbert Marcuse, Eros e cirilita, Torino 1 96(i, Einaudi, 
p. 25 şi urm. 

57 



timp ce singura instanţă integral pozitivă rămîne Erosul,  
care in reprezentarea lui Marcuse , spre deosebire de cea 
pesimistă a lui Freud,  ar aştepta clipa revanşei , cînd ar 
răsturna în favoarea sa raportul de forţe existent prin tr-o 
explozie eliberatoare. 

Chiar fără a avea cunoştinţe ştiinţifice dezvoltate în 
domeniile de specialitate , ni se pare clar că postularea 
unui depozit psihic primordial , sustras prin definiţie tem­
poralităţii şi istoricităţiP şi localizat într-o stare de pre­
socialitate, este o prezumţie himerică, fără vreo acope­
rire în datele antropologiei sau psihologiei comparate. 
Nu existenţa unei zestre biologice înnăscute, sub forma 
unui echipament instinctual , este în discuţie (meritul 
istoric al lui Freud de a fi revelat marea lor pondere în 
structura psihicului uman rămîne intact, oricîte rezerve 
decisive şi corecturi considerabile ar reclama concepţia 
sa) ,  ci faptul că Marcuse acceptă integral , radicalizîndu-1 
chiar pe Freud,  doctrina psihanalitică despre filogeneza 
speţei umane. El ne încredinţează că în constituţia lui 
filogenetică omul ar fi la început o monadă paradisiacă, 
stăpînită de principiul plăcerii: starea lui primordială ar 
fi fost cea a narcisismului primar ("auto-erotism non­
obiectual" şi j oc neîngrădit al pulsiunilor) ,  ale cărui energii , 
datorită caracterului lor prin excelenţă neproductiv, 

. erau cu totul improprii oricărei activităţi sociale . Eros 
şi CiPilizaţie ne oferă următoarea descriere a stratului 
psihic arhaic al speţei umane : "Es (inconştientul , n.n. ) 
este liber de formele şi de principi ile care alcătuiesc in­
dividul social conştient. Nu se află sub influenţa timpului 
şi nu e tulburat de contradicţii ; nu cunoaşte <<nici valori , 
nici bine şi rău , nici moralitate•> (Freud ) .  Nu tinde la 
autoconservare ; nu luptă pentru altceva decît pentru 
satisfacerea nevoilor lui instinctuale în acord cu princi­
piul plăcerii"2• Este uimitor cum un ginditor cu lecturi 
marxiste atît de intense ca Herbert Marcuse a putut să 
accepte cu attta dezinvoltură extravaganta ipoteză antro­
pogenetică a unei stări primordiale de "stază fericită", 
pe care s-ar fi grefat ulterior lupta pentru autoconser­
vare şi pentru existenţă, deci constrîngerile dictate de 
procesul muncii şi de activitatea socială. "Bătrînul" 

1 lbid. 
2 Ib id . 

58 



Engels era mult mai aproape de adevăr, în realismul 
său antropogenetic, decît "modernul" Freud cînd descria 
condiţia individului ,  în zorii societăţii primitive, ca fiind 
cea a unui ins "dezarmat"1 (stăpînit deci de frică şi de 
primejdia extincţiei, şi nu de acea "linişte" fericită şi 
acea libertate pulsională exaltate de Marcuse) ,  pe care 
numai munca şi în general activitatea în comun I-au 
putut salva şi ridica la starea de umanitate; travaliul şi 
activitatea socială au generat trecerea de la starea de 
animalitate la cea de umanitate, şi ele au fost legate ab 
initia nu doar de reprimarea unor instincte primare, ci 
şi de sporirea şi potenţarea facultăţilor apetitive ale omu­
lui. Acceptînd teoria freudiană despre dinamica instinc­
telor şi conotaţiile negative ale conceptului de civilizaţie 
( Kultur) la Freud (civilizaţia identificată cu reprimarea 
progresivă a erosului amoral şi asocia! : "Libertatea in­
dividuală nu este un bun al civilizaţiei", provocatoarea 
propoziţiune a lui Freud2 era citată mereu de Marcuse3 
cu voluptate) ,  autorul cărţii Eros şi Civilizaţie nu putea, 
după părerea noastră, să ajungă la elaborarea unei teorii 
autentic marxiste cu privire la dinamica pulsională şi 
dezvoltarea facultăţilor apetitive �i actelor volitive . 

Teza principală a curentului desemnat sub numele 
de "freudo-marxism", al cărui eminent reprezentant 
filozofic este Herbert Marcuse din Eros şi Civilizaţie, 
se dovedeşte fundamental vulnerabilă tocmai prin faptul 
că postulează o dinamică autarhică a instinctelor, deci 
o constituţie psihică autonomă a fiinţei umane,  locali­
zată in trecutul arhaic al speciei (imaginea mitică a unui 
"erotism polimorf pregenital" este expresia extremă la 
Marcuse a unei asemenea teze) ,  peste care socialitatea, 
deci în esenţă procesul producţiei şi reproducţiei materi­
ale, s-ar fi juxtapus ulterior, cu efectul 'exclusiv al unui 
factor de deviere, reprimare sau alienare a energiilor 
instinctuale originare. Dacă pornim de la ideea, verificată 
de datele antropologiei , că geneza omului coincide cu apa-

1 K. Marx-F. Engels, Opere, voi. 21, Bucuresti, Editura 
politică , 1 965, p. 40. 

' 

2 Sigm. Freud ,  Das Unbehagen in der Kultur, ed.  
cit., p.  56. 

3 Herbert Marcuse , Psychoanalyse und Politik, ed . 
cit . ,  p. 1 7 ,  Introducerea la Eros şi Civilizafie, ed. cit., p. 3. 
etc. 

59 



riţia activităţii sociale (socialitatea fiind consubstanţi­
ală esenţei umane) , procesul producţiei materiale în 
cadrul unei activităţi comune punîndu-şi amprenta deci­
sivă asupra evoluţiei biologice a omului, conotaţiile 
negative cu care apare investit în speculaţia antropo­
logică a lui Marcuse principiul realităţii se dovedesc 
nejustificate; inhibiţia unor instincte primare în cadrul 
antropogenezei nu poate fi identificată, după sugestia 
lui Marcuse, cu un proces negativ - ca sacrificarea 
principiului plăcerii tn favoarea celui al realităţii - , 
ci dimpotrivă, ea a generat, în interacţiunea complexă 
dintre exigenţele reproducţiei materiale şi conformaţia 
bio-psihică a omului, facultăţi apetitive şi volitive noi, 
cu un caracter eminamente pozitiv (Engels a arătat de 
pildă convingător că tocmai înlocuirea geloziei mascu­
lului adult din familia animală prin toleranţa reciprocă 
a masculilor adulţi în cadrul hoardei umane primitive 
a făcut posibilă constituirea unor grupe mai mari şi du­
rabile , condiţie pentru transformarea animalului în 
om1) . Fără îndoială, Marcuse admite neşovăitor că su­
premaţia muncii şi activităţii productive asupra oricărei 
p orniri biologice a fost condiţia fundamentală a saltului 
de la animalitate la umanitate , considerînd-o un proces 
necesar şi ireversibil. Reproşul esenţial pe care el îl aduce 
lui Freud ,  de astă dată din unghiul de vedere al lui Marx, 
este tocmai că nu a făcut distincţia între reprimarea 
necesară a unor instincte, dictată de penuria mij loacelor 
de trai şi exigenţele luptei pentru existenţă, şi "represi­
unea superfluă" sau "adiţională" (surplus-repression) ,  
dictată de exigenţele muncii înstrăinate sub regimul cla­
selor antagoniste. O asemenea istoricizare a conceptu­
lui de represiune ti îngăduie lui Marcuse să repudieze 
pesimismul antropologie al lui Freud (ireductibilitatea 
conflictului între Thanatos şi Eros, între instinctul agre­
siunii şi cel al iubirii ) şi să desfăşoare vastul său proces 
împotriva hegemoniei pornirilor agresive în numele unei 
societăţi socialiste, unde reactivarea facultăţilor pozi­
tive ale Erosului le-ar putea asigura supremaţia defini­
tivă. 

Oricîtă înţelegere legitimă am avea pentru finalitatea 
ultimă.._a gîndirii lui Marcuse, nu ne putem permite să 

1 Op. cit., pag. �0-H. 
60 



trecem cu uşurinţă peste paradoxele care decurg din 
premisele sale teoretice de origine freudiană. Negativi­
tatea cu care apare investit în reprezentarea sa filoge­
netică principiul productivităţii sau randamentului (Leis­
tungsprinzip }, identificat cu o "mutaţie traumatică" 
în raport cu starea de stază fericită a erosului originar, 
îl conduce de pildă la instituirea unui joc de antinomii 
dintre cele mai discutabile : cea între raţiune, ca organ 
al productivităţii represive, şi imaginaJie, ca expresie 
a pornirilor reprimate . Oricît de surprinzător s-ar părea, 
Prometeu apare in Eros şi CivilizaJie ca un simbol mai 
curînd negativ, fiind caracterizat ca "eroul civilizator 
al trudei, al productivităţii şi progresului prin interme­
diul represiunii"1, în timp ce întreaga simpatie a autoru­
lui se îndreaptă către Orfeu şi Narcis, personajele mito­
l ogice care ar incarna erosul auto-suficient, identitatea 
subiect-obiect, natura nealterată de dureroasa sciziune 
între eu şi lume. Erich Fromm ii reamintea cu maliţie 
lui Marcuse, în studiul său polemic din 1970 "Criza psi­
hanalizei", celebra caracterizare a lui Prometeu formu­
l ată de Marx : "cel mai nobil sfînt şi martir în calendarul 
filozofic" , spre a marca distanţa între utopia marcusi­
ană a societăţii viitorului , întemeiată pe o teorie conser­
vatoare a instinctelor naturale şi pe paradisiaca reacti­
vare a "erosului polimorf pregenital"2 şi concepţia mar­
xistă a dezvoltării sociale, bazată pe unitatea inextri­
cabilă între travaliul productiv şi afirmarea facultăţilor 
apetitive şi volitive ale omului. Este semnificativ că 
Fromm a abandonat cu timpul ,  în opoziţie cu Marcuse, 
adeziunea sa iniţială la teoria freudiană a libido-ului 
originar, înlocuind conceptul de "puteri libidinale" pri­
mare prin cel de "puteri pasionale" de natură variabilă3, 
ceea ce ar presupune o înţelegere mult mai mlădioasă 
a interacţiunii între împrejurările istorico-sociale şi con­
stituţia bio-psihică a individului. Divergenţe importante 
au apărut între cei doi gînditori şi cu privire la extrapo­
larea sociologică a "complexului lui Oedip",  prin teoria 
freudiană despre asasinarea "tatălui primordial"  de către 
clanul fratern (cf. Totem und Tabu): caracterul "fantas-

1 Herbert Marcuse, Eros e Civilita, ed.cit . ,  p. 130. 
2 Erich Fromm, op. cit . , p. 213-2Hi. 
3lbid., p. 10 (nota din subsolul paginii, datată 1970). 

61 



tic" al construcţiilor lui Marcuse, care a împins la ex­
trem o asemenea extrapolare spre a da un temei cit 
mai radical criticii sale împotriva tuturor tipurilor de 
societate întemeiate pe represiune, a fost sever incriminat 
de Fromm. Oricare ar fi avatarurile curentului "freudo­
marxist" în interiorul său , simptomatic rămîne, din 
punctul nostru de vedere, faptul că, sub raport teoretic, 
în compoziţia gîndirii lui Marcuse s-a suprapus, peste 
straturile fundamentale de inspiraţie hegeliană şi mar­
xistă, şi un strat freudian , care a determinat, la rîndul 
său , o reactivare a unui filon heideggerian, sub forma 
opoziţiei în tre caracterul dominator al raţiunii instru­
mentale ("die Kehre der Technik" la Heidegger) şi sensul 
genuin al existenţei .  Eterogenitatea unor asemenea mo­
tive filozofice trebuie să rămînă perpetuu prezentă 
în analiza ultimei faze din gîPdirea lui Marcuse, cînd in­
vestigllţia sa se va concentra asupra "societăţii capitalis­
mului tardiv" (spre a utiliza propria lui formulă) şi asupra 
formelor de luptă împotriva "alienării generalizate" din 
cîmpul ei .  

1-Ierbert Marcuse a întreprins în scrierile sale tipărite 
de-a lungul ultimului deceniu şi mai bine - "Omul uni­
dimensional" ( 196'•) , "Toleranţa represivă" (1 965 ) ,  "Eseu 
asupra eliberării" ( 1969) , "Contrarevoluţie şi revol tă" 
(1972 ) ,  "Zeit-Messungen" (Măsurători ale t impului, 1975 ) ,  
spre a nu  mai aminti numeroase alte scritti minori -, 
un amplu proces de demistificare a societăţii capitalis­
mului evoluat, şi în primul rînd  a faimoasei prosperitas 
americana, articulîndu-1 pe multiple planuri : economic, 
politic, moral şi estetic1• Lipsa de compromisuri şi radi-

1 Colaborator în anii dinainte şi de după cel de-al II-lea 
război mondial al unor institute şi centre de cercetări din 
cadrul Universităţilor Columbia şi Harvard, lucrînd un 
timp, în anii războiului, într-un serviciu al Departamentu­
lui de Stat , unde a avut mai ales misiunea de a sprijini 
pe plan ideologic eforturile războiului antihitlerist (cf. 
Martin Jay, op. cit., p. 80) , Herbert Marcuse a ocupat, 
începînd cu anul 1 954, o catedră de filozofie şi ştiinţe poli­
tice la Universitatea Brandeis din Boston. Prezent in­
termitent şi ca director de stud ii Ia Ecole Pratique des 
Hautes Etudes din Paris , Marcuse a părăsit Ia mijlocul de­
cen iului trecut Universitatea Brandeis pentru a preda  filo­
zofia la Universitatea din San D iego , California, începînd 
cu anul 1967. Audienţa sa crescîndă în rîndurile mişcării 

62 



calismul criticii sale au conferit figurii lui Marcuse, în 
mij locul oceanului de conformism neo-pozitivist, o in­
contestabilă nobleţe intelectuală, recompensată în anii 
de Ia sfîrşitul deceniului al şaptelea şi începutul celui 
următor de marea lui popularitate în mişcarea politică 
definită sub numele de noua stîngă. Militantismul politic 
tot mai accentuat 1-a separat definitiv de poziţia vechilor 
săi prieteni din şcoala de la Frankfurt, Horkheimer şi 
Adorno,  cantonaţi de-a lungul ultimilor lor ani de viaţă 
într-un amestec sui generis de non-conformism teoretic 
(mai ales Adorno) şi absenteism politic, în raport cu 
societatea occidentală. Faptul de a fi pus Ia baza anali­
zelor sale o serie de teze centrale ale materialismului 
istoric : contradicţia intre uriaşa dezvoltare a forţelor de 
producţie şi anacronica lor utilizare în cadrul relaţiilor 
de producţie capitaliste , plus-valoarea (nu atît cea ab­
solută, cît cea relativă) ca principal izvor-de reproducţie 
şi a societăţii capitalismului tardiv, odată cu intensifi­
carea alienării in cadrul ei etc. a asigurat criticii lui Mar­
cuse o reală soliditate teoretică şi o netăgăduită putere 
de persuasiune . Spre a situa, cît de sumar, poziţia sa 
faţă de ansamblul gîndirii marxiste, mai ales după cele 
spuse mai sus în legătură cu diversele filoane de gîndire 
intersectate în opera lui, este însă necesar să amintim că 
ideile marxismului formează un întreg omogen şi coerent, 
în care tezele materialismului istoric nu pot fi disociate de 
concepţia generală materialist dialectică asupra raportu­
lui între existenţă şi conştiinţă, fără riscul de a produce 
perturbări şi distorsiuni chiar în înţelegerea vieţii socialtJ. 

politice radicale a Noii Stingi nu a rămas fără urmări 
serioase în cariera sa universitară, ca şi tn viaţa sa privată. 
O iniţiativă a guvernatorului statului Californ ia şi a cance­
larului Universităţii din San Diego de a obţine rezilierea 
contractului de profesor al celui care purta în ochii lor 
stigmatul infamant de New Left Philosopher a fost blocată 
de gestul de solidaritate al colegilor săi din departamentul 
de filozofie şi de o ameninţare cu greva generală a studen­
ţilor. (S-a ajuns atunci Ia o soluţie de compromis : reînnoi­
rea contractului doar pe un an de zile, dar Marcuse şi-a 
păstrat şi ulterior postul ) .  Nu au lipsit nici somaţiile de 
a părăsi ţara şi ameninţările cu moartea, adresate prin 
scrisori anonime, dacă ar fi să judecăm după relatări din 
iunie 1 968 ale unor ziare ca "Los Angeles Times" sau 
"Washington Post" (cf. Jean-Michel Palmier, op. cit. , p. 41 ) .  

63 



Este poate interesant să menţionăm aci o idee clarifica­
toare formulată de Georg Lukacs într-o scrisoare către 
un discipol al său brazilian, Carlos Nelson Coutinho , ca 
răspuns la o intrebare cu privire la criteriul de demar­
caţie intre marxism şi alte concepţii asupra lumii. Intre­
barea lui Coutinho era cu atît mai revelatoare , cu cit se 
referea la ginditori ca Sartre sau Lucien Goldmann, 
care se revendicau fără ezitare din tezele lui Marx cu 
privire la viaţa socială, dorinţa corespondentului brazi­
lian fiind de a afla poziţia lui Lukacs faţă de ei. Bătrînul 
gînditor marxist aprecia în răspunsul său că "scrierile 
desigur interesante ale lui Sartre sau Goldmann se află 
fără îndoială sub influenţa metodei materialismului is­
toric" , dar îşi exprima în acelaşi timp convingerea că cei 
doi autori ar adopta o poziţie "în mare măsură negativă . . .  
faţă de  materialismul dialectic". Şi Lukacs se  explica 
in felul următor : "Ei nu acceptă că a) există o realitate 
independentă de conştiinţa noastră, că b) această reali­
tate are un caracter obiectiv dialectic, pe care conştiinţa 
noastră - desigur nu în mod mecanic - o reproduce, 
şi în sfîrşit că c) omul este ontologic o fiinţă socială (ein 
gesellschaftliches Wesen) şi nu a intrat ulterior (inde­
pendent de esenţa existenţei sale ca om) în raporturi so­
ciale. Gîndiţi-vă la categoria de <<Geworfenheit >> (a fi 
azvirlit/proiectat in lume, n.n. ) a lui Heidegger, de in­
fluenţa căreia Sartre nu s-a eliberat pînă astăzi şi care 
se află intr-o contradicţie de neînlăturat cu încercările 
sale de a aplica materialismul istoric"1. Fără a intra aci 

într-o discuţie despre justeţea caracterizărilor lui Lukăcs 

cu privire la Goldmann sau Sartre , ne ingăduim să cre­

dem că, mutatis mutandis, criteriul său discriminatoriu ar 

putea fi aplicat cu folos şi în cazul lui Marcuse. Influenţa 
dominantă a materialismului istoric în studiile critice 

ale lui Marcuse ni se pare o realitate de netăgăduit; dar 

in acelaşi timp nu putem ignora atitudinea sa negativă, 

formulată încă în tinereţe, faţă de ideea unei "dialectici 

a naturii", ca şi în general faţă de iniţiativa lui Engels de 

1 Scrisoarea lui Georg Lukacs către Carlos Nelson 
Coutinho,  datată 8. 11 .  1963; text inedit, (copie) , aflat în 
Arhiva-Lukacs din Budapesta, consultat de noi în dosarele 
corespondenţei lui Lukăcs. 

64 



a universaliza aplicarea dialecticii la natură şi Ia socie­
tate1, sau repudierea teoriei cunoaşterii formulată de 
Lenin in Materialism şi empiriocriticism (v. considera­
ţiile noastre introductive) ,  după cum nu putem trece 
peste distanţa care separă antropologia riguros marxistă 
formulată de Lukacs in Ontologia existenţei sociale, ba­
zată pe unitatea indisociabilă intre activitatea teleolo­
gică a subiectului şi cauzalitatea obiectivă din imanenţa 
realităţii , şi "noua antropologie" preconizată de Mar­
cuse, în care componenta freudiană autonomă j oacă un 
rol de prim ordin în cadrul unei scheme materialist-is­
torice foarte generale. Sub raport politic, distanţa faţă 
de mişcarea comunistă, provocată în tinereţe, printre 
altele, de condamnarea cărţii lui Lukacs Istoria şi con­
ştiinţa de clasă in anii 1 924-1926 (după cum rezultă 
dintr-un articol al lui Marcuse tipărit în Die Gesellschaft) 
se va accentua după evenimentele anilor 1 937-1938 
(eşecul războiului civil spaniol etc . )  şi  Marcuse va păstra 
în deceniile următoare, din nou într-un contrast evident 
cu poziţia lui Lukacs , atitudinea unui outsider critic 
faţă de mişcarea muncitorească internaţională şi de par­
tidele ei , ceea ce nu va putea să nu ducă, dincolo de ataşa­
mentul său faţă de mişcarea noii sttngi, Ia o izolare po­
litică tot mai pronunţată odată cu refluxul curentelor 
de ultra-stînga. 

Numele lui Marcuse rămîne legat în gîndirea filozo­
fică şi sociologică din ultimele decenii de rara acuitate 
cu care a scos la iveală un ansamblu de particularităţi 
ale capitalismului contemporan (şi în special ale celui 
american) ,  bine distincte de cele ale capitalismului din 
perioada "clasică", analizat de Marx (deşi , ne grăbim 
să adăugăm, Marcuse va sublinia mereu , fără ambigui­
tate, că în opera lui Marx se găseşte cheia şi pentru ana­
liza mutaţiilor survenite în structura societăţii capita­
liste, introducerea unor noi teze desfăşurîndu-se pe fon­
dul unei validări a conceptelor marxiste fundamentale, 
şi nu al unei "obsolescenţe a marxismului")2• Punctul său 

1 Cf. finalul studiului din 1932 despre Manuscrisele 
economica-filozofice ale lui Marx. 

2 Herbert Marcuse, L'Obsolescenza del marxismo, tex­
tul unei conferinţe rostite tn 1 966 la simpozionul interna­
ţional "Marx and the Western.World" de Ia Universitatea 

65 



de plecare este puternica expansiune , în societăţile capi­
taliste dezvoltate, a productivităţii sociale, care a cu­
prins nu numai sfera tradiţională a marii industri i ,  pro­
ducătoare de mijloace de producţie (şi distrugere 1), dar 
şi vastele zone ale consumului şi serviciilor, integrate 
aproape cu totul în cîmpul marii producţii capitaliste. 
Original itatea anal izelor constă în demonstrarea fap­
tului că sporirea intensă a bogăţi ei sociale, pe fondul 
unei dezvoltări vertiginoase a aparatului tehnol ogic, 
nu poate avea loc, în condiţiile creşterii profitului şi al 
reproducţiei capitaliste, decît pe baza intensificării rit­
mului de muncă ("ocuparea deplină" a timpului de muncă) , 
a stimulării nu doar a "nevoilor reale", ci adeseori a celor 
"artificiale" şi agravării luptei pentru existenţă. Subordo­
narea nevoilor şi satisfacţiilor individuale faţă de exigen­
ţele producţiei şi reproducţiei capitaliste a dobîndit un 
caracter tentacular, datorită bombardamentului intens 
1 a care este supusă conştiinţa de enorma industrie a consu­
mului ,  reclamelor, lo isir-urilor şi mij loacelor de comuni­
caţie ; o asemenea "integrare" a indivizilor în cadrul unui 
uriaş mecanism social eteronom este ceea ce Marcuse 
numeşte unidimensionalizarea fiinţei umane. Autorul 
Omului unidimensional va reveni nu o dată asupra ideii , 
formulate încă de Marx , că în societăţile industriale dez­
voltate automatizarea crescîndă a procesului de producţie 
face în mod tendenţial posibilă o reducere a timpului de 
muncă necesar pentru a satisface nevoile materiale ale 
indivizilor (de hrană, îmbrăcăminte etc. ) şi o creştere 
simetrică a celui  disponibil pentru activităţile lor libere, 
destinate a împlini nevoi şi aspiraţii autonome, cu caracter 
material şi trans-material; rechizitoriul de o rară vehe­
menţă desfăşurat de Marcuse împotriva societăţii capita­
lismului tardiv este dictat tocmai de faptul că ea a pus în 

Notre D ame ( Indiana) şi reprodus în volumul Critica 
della societa repressira. (Feltrinelli Editore, Milano, 1 968)  
traducere italiană a unui grup de studi i  marcusiene (origi­
nalul a apărut în 1 967 la Notre Dame University Press ) .  
Termenul de "obsolescenţă" s-ar putea traduce ,  foarte 
aproximativ, prin "uzură" sau "perimare" ;  Marcuse îşi 
începe conferinţa protestînd împotriva titlului dat inter­
venţiei sale,  deoarece intenţia sa cen trală era de a demon­
stra valabil itatea neştirbită a "noţiunilor marxiste funda­
mentale" (cf. voi . cit . ,  p .  124  şi urm. )  

66 



mişcare un uriaş aparat economico-social destinat să 
stăvilească o asemenea posibilitate reală şi să menţină 
prin toate mijloacele indivizii producători în lr-o stare de 
subordonare hipnotică faţă de mecanismele producţiei 
şi reproducţiei existente (termenul de "affluent society" 
este folosit de Marcuse, după propria sa mărturie, în sens 
ironic, lucru explicabil  dacă ţinem seama de criteriile, 
enunţate mai sus , ale unei societăţi organizate în confor­
mitate cu exigenţele autentic umane ale membrilor ei ) .  

Puterea analistului d e  a urmări în intimitatea mecanis­
melor bio-psihice ale indivizilor efectele mu tilatoare ale 
marilor linii de forţă din cîmpul real ităţii economico-so­
ciale,  dezvăluind dezechilibruri şi malformaţiuni insolite 
sub aparenţele

. 
conformismului fericit şi ale falsei armonii, 

a asigurat în mare măsură remarcabila audienţă a lucră­
rilor sale . Paginile dedicate in Omul unidimensional feno­
menului numit "desublimarea represivă" ne pot servi ca 
exemplu. Marcuse a analizat cu o sagacitate uimitoare 
modul în care societatea de consum de tip capitalist pre­
determină şi preformează nevoile, dorinţele şi satisfacţiile 
indivizilor, multiplicîndu-le şi orientîndu-le în direcţia 
dorită de ea. Se ridică întrebarea legitimă ce îndreptăţeşte 
epitetul "represiv" aplicat necontenit de critic unui 
asemenea proces de sporire a productivităţii? Distincţia 
între nevoile "adevărate" şi cele "false" este capitală în 
raţionamentele lui Marcuse1. Fiinţa umană tinde în mod 
spontan căţre instituirea unei autonomii a dorinţelor ei ,  
către un echilibru între activitatea exterioară şi liniştea 
interioară, între energia investită în "cultură" şi existenţa 
armonioasă în mijlocul "naturii" . Stimularea prin toate 
mijloacele a pornirilor achizitive, mobilizarea artificială a 
energiilor către procurarea unor bunuri adeseori superflue 
("uzura planificată" este un procedeu tipic al societăţii 
capitaliste de consum, aplicat deopotrivă la producţia 
automobilelor, obiectelor domestice etc. şi destinat să 
inculce reînnoirea lor perpetuă ) ,  introectarea unei legături 
"libidinoase" omnivalente cu mărfurile azvîrlite pe piaţă2 

1 Herbert Marcuse ,  Der eindimensionale M ensch, Stu­
dien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, 
1967 , Luchterhand Verlag, Neuwied und Berlin, p. 25. 

2 Herber t Marcuse, Versuch iiber die Befreiung, 1 969 , 
Frankfurt , Suhrkamp Verlag, pag. 26.  

67 



şi obnubilarea consecutivă a inclinaţiilor şi dorinţelor mai 
profunde, creează acea conformaţie instinctual-psihologică 
a indivizilor sintetizată in formula "omului unidimensio­
nal". Asediu! sistematic al conştiinţei individuale , fixarea 
tuturor apetiturilor către sporirea cîştigurilor destinate 
achiziţiei (transformată în forma hegemonică de "reali­
zare" a personalităţii umane) ,  comercializarea agresivă a 
naturii anihilează, pînă Ia dispariţie, cea de "a doua dimen­
siune" a fiinţei umane: sp�ţiul interior afectat liniştei , 
reflexiunii , spiritului critic, deciziilor autonome. Comer­
cializarea şi manipularea tuturor satisfacţiilor, inclusiv 
a sexualităţii emancipate , este un fenomen tipic de "desu­
blimare represivă" (contracţia satisfacţiilor erotice com­
plexe, în sensul lărgit folosit de Marcuse, la simpla sexua­
litate, este sever denunţată1) . Spre a marca o asemenea 
degradare a sexualităţii ,  Marcuse formulează la un mo­
ment dat observaţia sarcastică: "Despre nici una dintre 
eroinele <<sexy » ale literaturii contemporane nu s-ar putea 
spune ceea ce Balzac scria despre curtezana Esther, şi 
anume că ii era proprie acea tandreţe care înfloreşte numai 
în infinit"2• Sporirea incontestabilă a confortului şi bună­
stării materiale în rîndurile unei bune părţi din populaţia 
societăţilor capitaliste dezvoltate (inclusiv în rîndurile 
claselor producătoare) se desfăşoară, in reprezentarea lu ༀa t j 䄀

î � 汰 c� p鰹 ᐀ �

৐ ⴀ ᄀ ᘀ a ㄀ s o so�

� �





tatare, este sortită unui eşec iremediabil. Tocmai descuraja­
rea cu privire la potenţialul revoluţionar al clasei mun­
citoare, provocată de spectacolul multiplei manipulări la 
care este supusă conştiinţa ei de acţiunea narcotizantă a 
societăţii de consum şi de giganticele mass-media, dar şi de 
pretinsul reformism al partidelor comuniste din ţările 
capitaliste dezvoltate1, l-a condus pe Marcuse să investea­
scă speranţele de erodare a "capitalismului corporativ" 
in acţiunea unor minorităţi radicale de tipul populaţiei din 
ghetto-urile americane sau intelectualităţii non-conformiste, 
ca şi în luptele de eliberare din fostele ţări coloniale de 
genul revoluţiilor cubaneză şi vietnameză. Conştiinţa 
tot mai limpede, reiterat afirmată,  că minorităţile contes­
tatare amintite nu reprezintă prin ele însele o forţă revolu­
ţionară2, rolul lor mărginindu-se la cel de detonator sau 
catalizator al unei viitoare revoluţii posibile, nu a făcut 
decit să perpetueze aporiile din gîndirea sa: realitatea 
socială din ţările capitaliste dezvoltate demonstrează pînă 
la evidenţă că fără acţiunea clasei muncitoare şi a parti­
delor ei revoluţionare transformarea radicală a societăţii 
rămîne o himeră; ori , in faţa perspectivelor reale ale unei 
asemenea acţiuni , gîndirea lui Marcuse se arăta, consec­
ventă deal tfel cu premisele ei, cel puţin în ciclul de lucrări 

care despart Omul unidimensional de Contrarevolutie şi 
revoltă, evazivă sau condamnată la conjecturi aproxima­
tive3. 

1 Herbert Marcuse, Contren!volution et revolte , 1 972, 
Paris, Ed. du Seuil , p .  1 3 .  

2 Herbert Marcuse, L a  fine dell'utopia, 1968 , Bari , 
Laterza, Terza edizione, p .  64- 65. 

3 Este necesar să subliniem că rezervele de mai sus nu 
au nimic comun cu reproşurile formulate adeseori la 
adresa lui Marcuse de a nu admite valabilitatea intactă a 
schemelor tradiţionale in înţelegerea produselor sociale. 
Transcenderea unor scheme anacronice şi a unei atitudini 
conservatoare in analiza societăţii contemporane ni se 
pare meritul său. Disputa cu un reprezentant al "vechii 
stîngi" americane, care a tipărit in 1 967 ,  sub pseudonimul 
Karl Miller, în The Monthly Review ("revistă socialistă 
independentă" din New-York) , o critică severă a "Omului 
unidimensional" (K. Miller, The Point is Still to Change IT, 
in Monthly Re�Jiew, voi . 1 9 ,  nr. 2 ,  iunie 1 96 7 ) ,  este tipică. 
Herhert Marcuse a respins convingător în răspunsul său 
(On Changing the World: A Reply to Karl Miller, în The 

70 



Georg Lukacs , care nutrea de altfel o vie simpatie 
pentru curaj oasa atitudine critică a lui Marcuse la adresa 
societăţii capital ismului monopolist ,  dar care traversase 
în tinereţe o edificatoare experienţă proprie cu privire la 
eşecul tendinţelor de ultra-stînga în mişcarea revoluţio­
nară , ne spunea în cadrul unei convorbiri , la scurt timp 
după întoarcerea noastră de la Geneva, unde audiasem 
conferinţa "Libertatea şi imperativele istoriei" ,  că eroarea 
lui Marcuse este de a nu înţelege dialectica răbdării şi 
nerăbdării în lupta revoluţionară. Supralicitarea puterii 

integratoare şi represive a societăţii capitalismului tardiv 
l-a condus pe Marcuse la subaprecierea contradicţiilor ei 

interne şi , în mod consecutiv, la o lipsă de răbdare faţă de 

procesul lor de maturizare a long terme1; speranţele sale de 

Monthly Review, voi. 19 ,  nr. 5 ,  octombrie 1 9 6 7 )  orice 
optimism de circumstanţă în analiza raporturilor de forţe 
din societatea americană ,  tăgăduind în acelaşi timp cu 
vigoare acuzaţiile de "quietism" sau "defetism" . Dez­
acordul cu aplicarea unor scheme convenţionale la analiza 
unor fenomene şi procese profund schimbate faţă de cele 
care au format obiectul analizelor marxiste tradiţionale este 
nervul inspirator al preocupărilor sale. Partizanii unei 
înţelegeri pur tradiţionale a fenomenelor capitalismului 
contemporan au căutat să-I neutralizeze pe Marcuse, dar 
penetraţia analizelor sale s-a dovedit pînă la urmă mai 
puternică decît asemenea calcule superficiale .  Divergen­
ţele serioase cu gînditorul american apar cu adevărat 
pe terenul constatărilor sale odată admise - şi anume în 
evaluarea perspectivelor luptei anticapital iste şi a formelor 
ei de organizare. 

1 Andre Gorz , membru al echipei redacţionale a revistei 
Les Temps Modernes, simpatizant al gîndirii lui Marcuse , 
căruia îi recunoaşte meritul de a fi pus în evidenţă posibi­
litatea noncoincidenţei între aprofundarea contradicţiilor 
sociale şi percepţia lor cuprinzătoare (deci distorsiunea 
între factorii obiectivi şi subiectivi ai revoluţiei ) ,  scrie însă 
'in cartea sa Le socialisme difficile: "Din această analiză a 
situaţiei prezente în Statele Unite, care prezintă desigur 
trăsături valabile şi pentru alte ţări capitaliste, Marcuse 
extrage, totuşi , puţin prea repede concluzii generale cu 
privire la cvasi-imposibilitatea de a păstra sau de a construi 
o perspectivă şi o acţiune revoluţionară 'in cadrul capita­
lismului dezvoltat". Andre Gorz se disociază de scepticis­
mul lui Marcuse (textul este redactat în 1966 ) ,  considerînd 
că insurecţia mişcării muncitoreşti şi socialiste din Occi­
den t se va produce odată cu înlăturarea lntîrzierilor în 
analizele şi studiile cu privire la condiţia reală a păturilor 

71 



subminare a Establishment-ului au fost proiectate, ca 
urmare, în ideea unei rupturi "din afară" a continuum-ului 
�epresiv, executată de minorităţile rebele (populaţia 
condamnată la mizerie din slums-urile marilor oraşe 
americane, tineretul studenţesc plin de mînie la adresa 
războiului din Vietnam, intelectualitatea non-conformistă) ,  
aflate într-o poziţie de "extra-teritorialitate" faţă de sis­
temul de nevoi şi dorinţe instituit de oligarhia dominantă. 

O analiză cuprinzătoare a complicatelor probleme 
l egate de strategia revoluţionară a luptei anticapitaliste 
din Occident depăşeşte cu mult obiectivele �i posibilităţile 
studiului de faţă. Să ne mărginim aci a exprima convinge­
rea că Herbert Marcuse s-a înşelat cînd a preconizat de­
plasarea centrului de greutate al luptei împotriva "siste­
mului" de la cea economica-politică la rebeliunea "morală" 
sau "erotico-estetică"1• Georg Lukacs avea dreptate să 
observe în cadrul convorbirii amintite că nici happening­
urile tineretului contestatar, nici subculturile de tipul 
hippie şi nici transformarea în modele de luptă a unor figuri 
de guerillarzi , în sine de o mare nobleţe, ca Che Guevara, 
nu vor submina cu adevărat "sistemul".  Fără îndoială, toc­
mai neîncrederea în perspectivele de radicalizare politică 
a clasei muncitoare şi convingerea că lupta de tip "clasic" , 
pe tărîm economic, nu poate ocupa cel puţin deocamdată 
un loc de prim plan, I-au determinat pe Marcuse să 
caute în activarea unei "noi sensibilităţi" ,  de tip "erotico­
estetic" sau "moral" (pacificarea existenţei ,  emanciparea 
de agresivitate şi zgomot, lupta pentru o natură nepoluată) ,  
adevăratul punct d e  sprijin î n  constituirea unei noi subiec­
tiCJităţi, către care aspira cu atîta fervoare. Sub raport 
teoretic, opoziţia polară între o societate care s-ar carac­
teriza printr-o tehnologie omnivalentă şi o manipulare 
generalizată a conştiinţelor, şi exigenţele unei asemenea 
"noi sensibilităţi", l-a condus pe Marcuse, ca şi pe ceilalţi 

reprezentanţi ai şcolii de la Frankfurt, la un sistem de 

muncitoare. El se împotriveşte şi extrapolărilor situaţiei 
americane la cea a celorlalte ţări din sistemul capitalismului 
avansat , avertizîndu-1 pe Marcuse asupra unui asemenea 
pericol. (Le socialisme difficile, Paris, 1967 ,  Editions du 
Seuil ,  pag. 1 8 -20 ) .  

1 Versuch ilber die Befreiung, ed. cit. , capitolul "Noua 
sensibilitate" , în special p .  (i5 şi urm. 

72 



false antinomii : între Logosul dominaţiei şi cel al erosu­
lui , între principiul productivităţii sau al raţiunii instru­
mentale şi nevoile trans-utilitare etc. Criticii marxişti ai 
poziţiei lui Marcuse, de tipul lui Wolfgang Fritz Haug, 
directorul revistei vest-berlineze Das Argument, au demon­
strat convingător că un asemenea sistem de antinomii 
ameninţă să substituie contradicţia fundamentală - cea 
între raporturile de producţie capitaliste şi forţele de pro­
ducţie care tind Ia emanciparea lor de cătuşele capitalis­
mului - printr-un carusel de opoziţii cu caracter radical­
utopic1 (ceea ce explică şi componentele heideggeriană sau 
freudiană ale gîndirii lui Marcuse) .  

Fără a subaprecia cîtuşi d e  puţin rolul pozitiv î n  lupta 
anticapitalistă a mişcărilor contestatare eterogene reunite 
sub numele generic de Noua Stîngă, cu alte cuvinte a celor 
situate în afara opoziţiei organizate conduse de partidele 
comuniste sau socialiste, refluxul lor vizibil ca pondere 
politică în ultimii ani confirmă adevărul enunţat mai sus: 
veritabilul centru de greutate al luptei anticapitaliste, 
cîmpul unde se joacă realmente soarta viitoare a societăţii 
occidentale, după cum o demonstrează cu elocvenţă mai 
ales experienţa Europei occidentale din ultimul timp , îl 
formează mişcarea organizată a clasei muncitoare şi teoria 
ei revoluţionară. Herbert Marcuse a recunoscut el însuşi 
într-o conferinţă rostită anul trecut la universitatea din 
California, Irvine, fără a-şi renega nici o clipă simpatia sa 
puternică pentru Noua Stîngă (el a avut toată dreptatea să 
sublinieze rolul considerabil al tineretului din Noua Stîngă 
în lupta împotriva războiului din Vietnam, ca şi în eveni­
mentele din mai 1 968 în Franţa) ,  declinul şi disoluţia de 
facto a diverselor grupuri reunite sub o asemenea denomi­
naţiune. El a admis lipsa de impact politic decisiv a "con­
traculturilor" create de variatele grupuri contestatare : 
fără a-şi menaja cuvintele, conferenţiarul a făcut procesul 
"antiautoritarismului abstract" şi mai ales al "antiintelec­
tualismului" profesat de asemenea grupări (dispreţul faţă 
de teorie ca forţă orientativă a practicii ) ,  reproşîndu-le 
ritualizarea şi fetişizarea diferitelor formule politice, fără 
incidenţă efectivă asupra realităţii; timpuria "resemnare" 

1 Wolfgang Fritz Haug, Das Ganze und das ganz Andere, 
Zur Kntik der reinen revolutionăren Transzendenz, in volu­
mul Antworten auf Jlerbert Marcuse, ed. cit. , p. 50 - 72 . 

73 



şi "deziluzie" care a cuprins asemenea mişcări , aflate într-o 
izolare politică evidentă faţă de masa populaţiei , ar explica 
regresiunea lor (ceea ce nu ar micşora, în viziunea lui 
Marcuse, valoarea programatică a iniţiativelor lor din 
anii şaizeci în lupta de subminare a capitalismuluP) . Nu 
era însă aci şi o recunoaştere implicită a impasului propriei 
sale gîndiri politice , reflex desigur al marilor dificultăţi 
cu care este confruntată orice mişcare radicală de opoz iţie 
în lupta împotriva pu ternicei societăţi a capitalismului 
evoluat american? 

Dezacordul fundamental al gîndirii marxiste d<J fac­
tură lukacsiană cu poziţia lui Marcuse are de fapt o rădă­
cină tilozofică mai profundă : nevoile şi dorinţele calitatifl 
noi , preconizate de Marcuse sub formula "noii sensibili­
tăţi" , nu pot fi pur şi simplu introduse din afară în con­
ştiinţa majorităţii populaţiei ; sistemul de  nevoi ş i  dorinţe 
al indivizilor producători nu se poate dezvolta decît sub 
presiunea înţelegerii experienţei lor directe, materiale 
şi spirituale, în procesul producţiei şi reproducţiei materi­
ale, mai exact în cadrul antagonismului între interesele 
lor fundamentale şi cele ale minorităţii profitoare : pro­
prietarii monopolurilor şi societăţilor multinaţionale2• 
Este aci un corolar direct al tezei marxiste cu privire la 
raportul de indiviziune în relaţia subiect-obiect : facultă­
ţile apetitive şi volitive se află într-un raport de concres­
cenţă cu condiţiile obiective, cele din urmă jucînd în ultimă 
instanţă rolul determinant.  Oricît s-ar scutura Marcuse 
de acuzaţiile de "romantism" sau "elitism" (cea de "uto­
pism" o asumă voluntar, vorbind de "utopia sa concretă" ) ,  
e l  n u  v a  putea evita asemenea suspiciuni atîta timp cît 

1 Herbert Marcuse Scheitern der Neuen Linke ? (Eşec al 
Noii St!ngi ? } ,  text dezvoltat al conferinţei ros tite în 
aprilie 1 97 5 la universitatea din California, Irvine , repro­
dus în volumul Zeit-Messungen, p.  3 7 - 48 .  

2 Ne  în tîlnim aci cu  o observaţie formulată de  Andre 
Gorz ,  în cartea menţionată. Prietenul şi unul din interlo­
cutorii privilegiaţi ai lui Marcuse defineşte astfel caracterul 
"con testabil" al analizelor din Omul unidimensional : 
"A spune că, într-adevăr, contradicţia poate să nu fie 
percepută (pert;ue) este cu totul altceva decît a afirma că 
ea nu este perceptibilă. Din clipa cînd există contradicţie, 
ea este în mod necesar resimţită la un anumit nivel al 
experienţei maselor. Şi misiunea este , atunci , de a face 
perceptibil ceea ce nu este încă perceput" (p.  18 ) .  

74 



atenţia sa teoretică nu se va fixa în mod primordial asu­
pra proceselor reale şi potenţiale din adîncurile principalei 
forţe sociale susceptibile să transforme efectiv societatea 
capitalismului tardiv : clasa muncitoare şi instrumentele 
ei de organizare politică. Este semnificativ că el prefera 
să vorbească în "Sfîrşitu l utopiei", mai curînd de "scan­
dalul diferenţei cali tative"1 (formulă cu reminiscenţe 
kierkegaardiene) încarnată de "noua sensibilitate" a 
minorităţilor contestatare, decît de elaborarea unei eco­
nomii politice contemporane a societăţii capitalismului 
tardiv : golul principal pe care ni se pare a-l descoperi în 
gîndirea sa este absenţa unei asemenea analize economice 
mai adînci a raporturilor actuale dintre muncă şi capital , a 
căilor de realizare a plus-valorii relative în condiţiile 
"capitalismului corporativ" şi mai ales a căilor efective 
de edificare a unei noi infrastructuri economice, de tip 
socialist, pe temeiurile de mai sus2• Ni se pare limpede 
că numai pe o asemenea bază se poate elabora o teorie 
realistă cu privire la noul sistem de nevoi şi dorinţe sus ·  
ceptibil s ă  fie promovat de principalele forţe sociale trans ­
formatoare din interiorul societăţii capital iste3• 

1 La fine dell utopia, p. 1 8 .  
2 Cf. studiul nostru "Herbert Marcuse, Freud ş i  Marx" 

în volumul Critică , Estetică, Filozofie, 1972 ,  Cartea Româ­
nească, p .  365. Lista studiilor şi articolelor dedicate lui 
Marcuse, apărute în ţara noastră, este relativ bogată. 
Niculae Bellu , Titus Mocanu, Gh. Achiţei , Pavel Apostol 

Sergiu Tamaş - Aneta Busuioc, Vasile Zamfirescu , 
Al. Boboc, Ion Florea, VI . Tismăneanu , Andrei Marga, 
Laurenţiu Şerban ş.a. au abordat de-a lungul anilor aspecte 
particulare ale operei. 

Ob&ervaţiile critice îndreptăţite formulate cu diverse 
prilejuri la adresa uneia sau alteia dintre tezele lui Marcuse 
au fost însă nu rareori însoţite de caracterizări globale 
injuste; încadrarea analizelor particulare în perspectiva 
cuprinzătoare a operei integrale este prima condiţie pen­
tru o judecată adecvată asupra gîndirii lui Marcuse. 

3 O interesantă analiză critică a limitelor gîndirii lui 
Marcuse, din unghiul de vedere al unei investigaţii econo­
mice mai riguroase , poate fi găsită în lucrarea economis­
tului marxist american , de origine germană, Paul Mattick, 
Kritik an 1f erbert M arcuse. Der eindimensionale M ensch 
in der Klassengesellschaft (Europăische Verlagsanstal t, 
Frankfurt am Main , 1969 ) .  Observaţiile analoge pot fi 
găsite şi în capitolul "Lukacs und Marcuse" din cartea 
lui Leo Kofler, Perspektiven des revolutioniiren Ilumanis­
mus {1968,  Rowohlt , Reinbek bei Ilamburg, p. 96- 98 ) . 

75 



l.:Itimele texte ale lui Herbert Marcuse demonstrează, 
după părerea noastră , că el nu a rămas insensibil la critica 
formulată de stînga marxistă internaţională impotriva 
caracterului prea generic al analizelor sale,  şi mai ales 
împotriva principalei lor consecinţe : cezura brutală insti­
tuită între o societate înfăţişată ca fiind cvasi-in tegral 
manipulată şi reificată, şi incarnarea speranţelor de sub­
minare a ei in risipitele minorităţi contestatare. Fără a 
renunţa la laitmotivele gîndirii sale (marele potenţial 
integrator al "societăţii de consum" şi vasta mobilizare 
pentru apărarea ei prin iniţierea unei contrarevoluţii 
preventive) , atenţia sa se concentrează acum tot mai mult 
către o analiză mult mai articulată a noilor stratificări 
de clasă în interiorul societăţii americane şi către identi­
ficarea factorilor reali şi potenţiali de agravare a crizei 
sistemului capitalist. Observaţii dintre cele mai revela­
toare sint formulate cu privire la creşterea considerabilă 
a populaţiei salariate , prin trecerea în rîndurile ei , de-a 
lungul ultimelor decenii , a unor categorii sociale cu o exis­
tenţă anterior independentă, sau cu privire la sporirea 
neîntreruptă a numărului de "white collars" ("gulerele 

albe" : cadrele cu pregătire tehnică şi ştiinţifică între­

buinţate direct în producţie) in raport cu cei rămaşi în 

stadiul de "blue coli ars" ("gulerele albastre" : muncitorii 

în accepţia tradiţională a cuvîntului ) .  Metamorfozele 

produse astfel în structura clasei muncitoare, trecerea a 

numeroase categorii de indivizi din clasele mij locii în situa­

ţia de salariaţi , deci de dependenţă nemijlocită de marele 

capital , micşorarea "salariului real" datorită inflaţiei dar 

şi agravarea situaţiei celor aflaţi în stadiul de "oropsiţi ai 

vieţii" (Marcuse citează fenomene ca restrîngerea produc­
ţiei în regiunile cu salarii ridicate, şomajul etc . )  sint iden­

tificate ca tot atîţia factori de intensificare a crizei. Herbert 

Marcuse rămîne mereu fidel procesului său fundamental 

impotriva societăţilor capitaliste dezvoltate, şi in primul 

rînd impotriva celei americane ; creşterea uriaşă a bogă­

ţiei sociale creează toate premisele pentru micşorarea 

timpului afectat reproducţiei forţei de muncă şi mărirea 

simetrică a celui liber, susceptibil de a fi investit în activi­

tăţi independente, in "emanciparea simţurilor" (Marx) de 

76 



tirania productivităţii represive şi în explozia aptitudini­
lor creatoare ale indivizilor. Numai interesele minorităţii 
dominante şi ale profitului menţin, printr-o sporire artifi­
cială a producţiei de bunuri superflue, de armament etc. 
sistemul intensiv de "full-time" (timp ocupat în între­
gime),  transformat în scop al vieţii, asigurînd hegemonia 
principiului necesităţii chiar în ceea ce ar trebui să fie 
"regnul libertăţii". Este împiedicată astfel , printr-o 
manipulare intensă a nevoilor şi dorinţelor, răsturnarea 
necesară şi posibilă :  penetraţia imperiului libertăţii chiar 
în regnul necesităţii , prin controlul asociat al indivizilor 
producători asupra producţiei materiale şi a întregului 
lor destin . Opoziţia împotriva "sistemului" capătă astăzi 
în mod potenţial un caracter totalizantl, datorită faptului 

că sursa acumulării capitaliste şi a creşterii plusvalorii 

relative o formează munca înstrăinată a imensei majori­
tăţi a populaţiei , incluzînd categoriile de indivizi cele mai 

variate : "sistemul" se dovedeşte într-adevăr "fantastic 

de bine organizat " în protejarea intereselor sale2, dar 

"alternativa socialistă" i se pare lui Marcuse singurul răs­

puns valabil la imensele contradicţii acumulate ("socialism 

sau barbarie" este dilema pe care gînditorul, alarmat de 

uriaşa forţă a "contra-revoluţiei preventive", o pune în 

faţa societăţii occidentale) .  

Incoruptibilitatea lui Marcuse î n  procesul său împo­

triva unei societăţi care oferă încă majorităţii ei nu puţine 

bunuri şi avantaje,  cu toate contradicţiile ei acute , ne dă 

măsura staturii sale de gînditor. Cu o energie neclintită 

el continuă să preconizeze o societate eliberată. de războaie 

coloniale şi de neocolonialism,  de sprijinirea dictaturilor 

reacţionare, de discriminarea cetăţenilor în funcţie de 

conformismul lor (cei de prima, a doua şi a treia categorie, 

ultimele două fiind condamnate la ostracizare sau perse-. 

1 Herbert Marcuse, Theorie und Praxis ,  conferinţă 
rostită în iunie 1974  la Universitatea din Frankfurt am 
Main, reprodusă în volumul Zeit-Messungen, p.  2 1 - 35. 

2 Herbert Marcuse, Ein 1 nterview, USA : Organisations­
frage und revolutionăres Subjekt, convorbire cu Hans 
Magnus Enzensberger, reprodusă în volumul amintit, 
p. 6 7 .  

77 



cu ţie sistematică) ,  de excomunicarea minorităţilor rasiala ; 
convingerea sa inflexibilă este că s-au maturizat toate 
condiţiile materiale pentru edificarea unei vieţi pacificate, 
eliberată de lupta pentru existenţă, de agresivitatea şi 
brutalitatea generate de spiritul de competiţie şi concurenţă, 
susceptibilă de a crea spaţiul interior necesar liniştei , spi­
ritului critic, autodeterminării , capabilă de a face din 
simţurile eliberate adevăraţii "teoreticieni" ai vieţii sociale 
(Marx) .  Gheara bătrînului leu hegelian îşi păstrează după 
decenii intactă vigoarea : "relei nemij lociri" (acea "schlechte 
Unmittelbarkeit" denunţată mereu de Hegel ) a aparenţe­
lor fals surlzătoare şi mai mult sau mai puţin conforta­
bila el îi opune viziunea unei lumi calitativ deosebite, cu o 
conformaţie instinctual-psihologică a indivizilor radical 
schimbată, dobîndită prin subversiunea şi transcenderea 
realităţii existente, graţie unui proces multiplu mediat 
de sublimare non-represivă a înclinaţiilor şi dorinţelor. 
Actul său de acuzare împotriva neopozitivismului şi 
operaţionalismului este dictat tocmai de convingerea că 
un asemenea mod de gindire canonizează prin definiţie 
realitatea existentă, excluzînd forţa de subversiune a 
unor concepte "metafizica" ca substanţa, fiinţa, esenţa, 
spiritul , libertatea, alienarea, stigmatizata de filozofia 
analitică drept "speculative", prin caracterul lor neveri­
ficabil în nemijlocirea empirică1• Refuzul grandios al 
oricărei concepţii pur funcţionale asupra omului îi îngăduie 
lui Marcuse să scoată la iveală imensul potenţial "fizic" 
al unor asemenea universale "metafizica", în numele ten­
siunii intre nemij locirea manipulată şi vastul depozit al 
posibilităţilor neactualizate, incorporata tocmai in conţi­

nutul latent' al conceptelor universale. Unitatea între 
politică, tehnică şi "metafizică", suprimarea factualităţi i 

mutilante In favoarea liberei transcendente a posibilită­

ţilor umane, este credo-ul său filozofic. Concepţia despre 

artă, expusă mai ales In capitolul "Artă şi revoluţie" 

din cartea Contrarevoluţie şi revoltă, nu este mai puţin 

interesantă ; puţini ginditori au pus în valoare cu attta 

pătrundere funcţia "subversivă" a formei în arta adevă­

rată,  capacitatea ei de a transcende realitatea nemijlocită 

1 Der eindimensionale Mensch, în special p .  193 şi urm. 

78 



în favoarea unei "alte realităţi" ,  libere şi dezalienate, 
creată prin muzica sonurilor, cuvintelor sau culorilor. 

Rumoarea în j urul numelui lui Herhert Marcuse, care 
tn urmă cu cîţiva ani făcea să vuiască sălile şi amfiteatrele 
din cele mai diferite ţări ale Europei şi Americii , s-a stins 
astăzi treptat. Izolarea relativă la care este acum condam­
nat profesorul din San Diego apare ca un soi de revanşă 
a conformismului şi reacţiunii faţă de marea sa populari­
tate , prin definiţie contestatară şi subversivă,  de la sfirşi­
tul anilor şaizeci . Filozoful îşi suportă cu seninătate şi 
neclintire în convingeri o condiţie care se apropie de cea 
a "emigraţiei interne" . Filozofia adevărată, cea aogajală, 

il transformă inevitabil pe autorul ei într-o fiinţă care se 

expune, obiect adeseori al vicisitudinilor şi represiunii : 

în perioada procesului intentat Angelei Davis, studenta 
sa, Marcuse a fost supus chiar la ameninţarea cu supri­

marea, ceea ce l-a determinat să dispară pentru un timp , 
spre a nu fi victima sceleraţilor. Tn lunile următoare 

lucrurile s-au calmat, dar vîntul în opinia publică intelec­

tuală a Statelor Unite nu suflă în direcţia sa : cînd a decis 

însă curba capricioasă a audienţei imediate valoarea 

intrinsecă a unei gîndiri filozofice? Traiectoria operei 

lui Marcuse nu s-a încheiat. Intr-o scrisoare către Ernst 

Fischer, care îi comunicase că l-a întîlnit pe Marcuse la 

Salzburg şi au discutat îndelung împreună, Georg Lukacs 

ii spunea vechiului său prieten : "Convorbirea cu Herbert 

Marcuse a fost probabil foarte interesantă. Ceea ce am 

citit din el este o originală combinaţie de adevăr şi eroare 

(eine originalle Mischung des Wahren und des Falschen)"l. 

Ar fi desigur o prezumţia absurdă să credem că recen tele 

scrieri ale lui Marcuse ar fi anulat distanţa considerabilă 

între premisele filozofice ale celor doi gînditori : impresia 

noastră este însă că ea s-a micşorat şi punctele comune s-au 

înmulţit. Spiritele luminate de pretutindeni nu pot să nu 

încerce un sentiment reconfortant la gîndul că undeva, 

t Scrisoarea lui Georg Lukacs către Ernst Fischer ( în 
copie ) ,  datată 22 noiembrie 1 967 ,  se află in dosarul cores­
pondenţei lui Lukacs conbultată de noi în Arhiva-Lukacs 
din Budapesta. 

79 



pe coasta Pacificului, unul din ultimii reprezentanţi ai unei 

ilustre familii de gînditori îşi continuă scrisul şi activitatea. 

Oricare ar fi surprizele pe care ni le mai poate rezerva 
opera sa viitoare, procesul de renaştere şi înnoire a marxis­

mului autentic, aflat astăzi în desfăşurare pe o mare supra­

faţă a globului, nu poate decit profita enorm din dialogul 
fecund cu scrierile unuia din cei din urmă exponenţi de 

seamă ai "şcolii de la Frankfurt". 

N. TER T UL/AN 



HERBERT MARCUSE 

SCRIERI 

FILOZOFICE 





Notă asupra ediţiei 

Am ales din vasta operă a lui Herbert Marcuse studii 
şi fragmente reprezentative din principalele sale lucrări , 
căutînd să ilustrăm etapele care au scandat activitatea 
sa filozofică. 

Culegerea, ordonată cronologic, debutează cu studiul 
din 1932 dedicat Manuscriselor economico-filozofice ale 
lui Marx, apărut iniţial în revista marxistă Die Gesell­
schaft şi reprodus ulterior în volumul Ideen zu einer kri­
tischen Theorie der Gesellschaft ( Suhrkamp Verlag, 1 968 ) .  

Textul următor, Contribuţii la  critica hedonismului, 
a apărut iniţial tn Zeitschrift fur Sozialforschung (VI I/1 - 2  
Paris 1938 ) ,  revista Institutului pentru Cercetarea Socială 
şi organ al Şcolii de la Frankfurt. EI a fost reprodus 
ulterior in primul volum al culegerii de studii tipărite de 
Marcuse sub titlul Kultur und Gesellschaft ( Suhrkamp, 
1 967 ) .  Studiul despre hedonism ni s-a părut contribuţia 
cea mai semnificativă a lui Marcuse, în perioada dina­
intea războiului , la activitatea grupului de gînditori reu­
niţi in jurul Institutului pentru Cercetarea Socială. 

Textele destinate să exemplifica raporturile lui Mar­
cuse cu gîndirea lui Freud sînt fragmentele alese din 
cartea Eros şi LiCJilizaţie şi conferinţa Ideea de progres !n 
lumina psihanalizei, rostită de Marcuse in 1956 la Univer­
sităţile din Frankfurt şi Heidelberg, cu ocazia centenaru­
lui naşterii lui Freud. 

Cartea Eros şi CiCJilizaţie este împărţită în două mari 
secţiuni : prima parte este intitulată Sub dominaţia prin­
cipiului realităţii, iar cea de-a doua Dincolo de principiul 
realităţii. Am reprodus în culegerea de faţă capitolul al 
doilea din prima parte , intitulat Originea indiCJidului re­
primat (ontogeneză) şi primul capitol din partea a doua, 
cel care poartă titlul Limitele istorice ale principiului 
randament ului. 

Textul Industrializare şi cap italism !n opera lui Max 
Weber, reproducind o conferinţă rostită în 196t. la a XV-a 
sesiune a sociologilor germani de la Heidelberg, ni s-a 
părut caracteristic pentru metoda critică folosită de Mar-

83 



cuse în confruntarea cu unul din gînditorii importanţi de 
la începutul secolului. 

O parte masivă a culegerii este dedicată, cum era de 
aşteptat, fragmentelor ample din cea mai cunoscută lu­
crare a lui Marcuse, cartea Omul unidimensional (1 964) . 

Apărută in 1 964 la Boston şi tradusă ulterior în nume­
roase limbi, cartea cuprinde o introducere, "Paralizia criti­
cii : o societate fără opoziţie", şi trei secţiuni principale, 
divizate în capitole şi uneori subcapitole : " Societatea 
unidimensională", " Gîndirea unidimensională" şi "Şansa 
alternativelor". Culegerea de faţă include prefaţa din 1 967  
la ediţia franceză a cărţii, introducerea, cu  titlul indicat 
mai sus, şi o serie de fragmente extrase din corpul celor 
trei secţiuni : capitolul al treilea : "Înfrîngerea conştiinţei 
nefericite : desublimarea represivă" şi subcapitolul " Spre 
administrarea totală" din cel de-al patrulea capitol al 
primei secţiuni ; primele două capitole ale secţiunii a 
doua : Gîndirea unidimensională, "Gîndirea negativă : 
logica înfrîntă a protestului" şi "De la gîndirea negativă 
la cea pozitivă : raţionalitatea tehnologică şi logica domi­
naţiei" şi ultimele două capitole din secţiunea finală : 
"Catastrofa eliberării" şi "Concluzia". 

Perioada cea mai fecundă sub raport publicistic din 
activitatea lui Marcuse ,  cea în care el a expus concentrat, 
sub forma unor conferinţe, tezele sale critice cu privire 
la societatea capitalismului tardiv, este prezentă în 
culegere cu trei texte : Agresiritatea în societatea indus­
trială contemporană, (text revăzut şi amplificat al unei 
conferinţe rostite la Chicago în 1 956) ,  Eliberarea de 
societatea abundentei (intervenţie a lui Marcuse la congre­
sul cu tema "Dialectica eliberării" care a avut loc la 
Londra între 15- 31 iulie 1967 ) şi Libertatea şi imperati­
rele istoriei {conferinţă rostită la Rencontres internationa­
les de Genere, In septembrie 1969 ,  în cadrul sesiunii cu 
tema "Libertatea şi ordinea socială" ) .  

Activitatea cea mai recentă a gînditorului , în care 
interesul pentru Artă şi Rerolufie j oacă un rol tot mai 
important, este ilustrată prin capitolul cu titlul de mai 
sus din cartea Contrareroluţie şi reroltă {apărută în 1972 ) ,  
precum ş i  prin textul conferinţei Teorie şi practică, ros­
tită în 1974  la Universitatea din Frankfurt-am-Main şi 
tipărită în ultima sa carte : Zeit-Messungen (Măsură­
tori ale timpului, 1975 ) .  Cititorul poate lua astfel cunoş­
tinţă de stadiul actual al gîndirii lui Marcuse, după 
credinţa noastră şi cel mai evoluat în lunga şi sinuoasa 
sa devenire intelectuală. 

N. T. 



N O I  I ZVOARE P RIVI ND 
Î NTEME I E REA MATE R IALI SMULU I 

I ST O RIC* 

Publicarea Manuscriselor economico-filozofice, 
scrise în 1844, trebuie să devină un eveniment hotă­
rîtor în istoria cercetărilor asupra gîndirii lui Marx. 
Aceste Manuscrise ar putea plasa pe un teren nou 
discuţia asupra originii materialismului istoric 
şi asupra sens ului lui originar , ba chiar şi a întregii 
teorii a "socialismului ştiinţific".  De asemenea, 
ele permit să punem problema relaţiilor reale dintre 
Marx şi Hegel într-un mod mai adecvat şi mai 
rodnic. 

Caracterul fragmentar al Manuscriselor (părţi 
întinse par pierdute,  cercetarea se întrerupe ade­
sea în punctul esenţial , nici un fragment nu este 
suficient elaborat pentru a fi tipărit) face necesară 
o interpretare amănunţită, care să aibă perma­
nent în atenţie legătura dintre pasajele izolate 
şi întreg ; de asemenea exigenţele filozofice ale 
textului faţă de cititor sînt deosebit de mari .  
Căci este vorba, pentru a anticipa, de o critică 
filozofică şi de o intemeiere a economiei politice 
în sensul unei teorii a revoluţiei. 

Dificultăţile trebuie subliniate de la inceput 
pentru a înlătura pericolul ca şi aceste manuscrise 

* Studiul lui Marcuse a apărut în revista Die Gesell­
schaft, Berlin, 1 932 .  Manuscrisele economico-filozofice 
ale lui Marx fuseseră publicate pentru prima oară cu 
puţină vreme înainte, tot în 1932 .  ln limba română 
ele apar în 1968 ,  în volumul Marx-Engels, Scrieri din 
tinerele. Editura politică , Bucureşti , după care sînt date 
şi citatele. - Nota trad. 

85 



să fie tratate cu prea mare uşurinţă, iar conţinutul 
lor să fie incadrat în clasificările şi schemele obiş­
nuite ale cercetării asupra lui Marx. Pericolul 
este cu atît mai mare cu cît textul în discuţie con­
ţine toate categoriile cunoscute de critica de mai 
tîrziu a economiei politice. lnsă Manuscrisele 
economica-filozofice relevă cu o claritate neintîl­
nită în altă parte sensul originar al categoriilor 
fundamentale şi s-ar putea să fie necesar ca inter­
pretarea curentă a elaborării tîrzii a criticii să fie 
revăzută din perspectiva originilor. Că teza 
bine cunoscută a dezvoltării lui Marx de la baza 
filozofică a teoriei spre cea economică nu are aco­
perire va reieşi poate chiar din prezentarea preli­
minară a acestor Manuscrise. 

Este vorba de o critică filozofică a economiei 
politice, căci categoriile fundamentale ale teoriei 
lui Marx se nasc aici dintr-o confruntare hotărîtă 
cu filozofia hegeliană (de exemplu muncă, obiec­
tualizare, înstrăinare,  suprimare ( A ufhebung),  
proprietate) .  Marx nu preia "metoda" lui Hegel 
după ce a transformat-o şi nu o reinvie plasînd-o 
intr-un context nou ; el reia însă baza problematică 
a filozofiei hegeliene (care întemeiază metoda) , îşi 
insuşeşte independent conţinutul ei , şi-1 dezvoltă. 
Marea importanţă a noilor manuscrise rezidă şi 
in aceea că ele reprezintă primul document al 
confruntării declarate a lui Marx cu Fenomenologia 
spiritului care este "adevăratul izvor şi adevărata 
taină a filozofiei hegeliene" (p. 610) .  

Dacă întemeierea teoriei lui  Marx conţine deci 
rezultatul confruntării sale cu baza problematicii 
hegeliene, atunci nu se mai poate susţine că aceas­
tă întemeiere este o simplă deplasare de la funda­
mentarea filozofică la cea economică, aşa încît 
teoria, în forma sa finală (economică) , ar fi depăşit 
filozofia, ba chiar ar fi " lichidat-o" odată pentru 
totdeauna. Dimpotrivă, întemeierea conţine în 
toate stadiile sale baza filozofică, ceea ce nu vine 
în contradicţie cu sensul şi scopul său , care nu 
este nicidecum unul pur filozofic , ci unu] practic-

86 



revoluţionar : răsturnarea societăţii capitaliste 
prin lupta economică şi politică a proletariatu­
lui . Tocmai acest fapt trebuie sesizat şi înţeles :  
economia şi politica au devenit baza economico­
politică a teoriei revoluţiei doar plecînd de la o 
interpretare filozofică a esenţei umane şi a 
realizării ei istorice. Raportul dintre teoria fi lo­
zofică şi cea economică şi dintre aceasta din urmă 
şi praxisul revoluţionar , raport extrem de com­
plex şi care poate fi explicat doar prin analiza 
ansamblului situaţiei în care s-a născut materia­
lismul istoric , va putea fi înţeles mai clar în urma 
unei interpretări complete a Manuscriselor eco­
nomico-filozofice (pe care doar o începem aici) .  
Grosso modo şi schematic se poate spune , antici­
pînd asupra dezvoltărilor ulterioare ,  că critica 
revoluţionară a economiei politice este ea însăşi 
fundamentată filozofic, aşa cum, pe de altă parte , 
filozofia pe care o fundamentează conţine în sine 
deja praxisul revoluţionar . Teoria este în sine 
însăşi o teorie practică : praxisul nu se adaugă 
abia la sfîrşit, ci el există de la începutul teoriei, 
fără ca prin aceasta Marx să păşească pe un teren 
străin şi exterior teoriei. 

După aceste observaţii preliminare ,  începem 
cu o caracterizare de ansamblu a conţinutului 
Manuscriselor. 

Marx însuşi afirmă că sarcina lor este critica 
economiei politice, şi anume o critică "pozitivă" 
(p. 510). Deci este vorba de o critică ce expune 
nu numai inadecvarea de fapt şi insuficienţele 
economiei politice , ci şi principiile pentru o re­
construcţie a ei. Astfel , critica economiei politice 
este, totodată, o întemeiere critică a economiei 
politice. In cadrul acestei critici, economia poli ­
tică este transformată radical : ea devine o ştiinţă 
despre condiţiile necesare ale revoluţiei comuniste . 
Iar această revoluţie este - dincolo de orice răs­
turnare economică - o revoluţie a întregii 
istorii a omului şi a esenţei sale : "Acest comunism 
este adevărata rezolvare a conflictului dintre om 

87 



şi natură şi dintre om şi om, adevărata soluţiona­
re a conflictului dintre existenţă şi esenţă, dintre 
obiectualizare şi autoafirmare ,  dintre libertate 
şi necesitate,  dintre individ şi specie .  El este dezle­
garea enigmei istoriei şi este conştient că este 
această dezlegare" (p. 576) . 

Reiese clar că, dacă critica economiei politice 
are o importanţă atît de mare,  atunci economia 
politică nu trebuie să devină obiect al criticii ca 
o ştiinţă oarecare sau ca un domeniu ştiinţific 
oarecare, ci ca o expresie ştiinţifică pentru o 
întreagă problematică ce angajează esenţa umană 
in ansamblu. Mai întîi trebuie deci să examinăm 
mai îndeaproape problema : în ce calitate devine 
aici economia politică obiect al criticii ? 

Economia politică devine obiect al criticii ca o 
legitimare ştiinţifică, respectiv masoare a unei 
totale "înstrăinări" şi "devalorizări" a realităţii 
umane , aşa cum se manifestă ea în societatea capi­
talistă, deci ca o ştiinţă care are ca obiect omul 
ca o "fiinţă schilodită" (p. 570) ; întreaga ei exis­
tenţ� este determinată de "separarea dintre mun­
că, capital şi pămînt" ,  de o diviziune inumană a 
muncii ,  de concurenţă, proprietate privată etc. 
(p. 549) .  Această economie politică este sancţiona­
rea ştiinţifică a transformării lumii social-istorice 
a omului într-o lume străină a banilor şi a mărfu­
rilor, care se opune omului ca o forţă străină. 
1 n această lume , cea mai mare parte a oamenilor 
există doar ca muncitori "abstracţi" (separaţi de 
realitatea existenţei umane) ,  despărţiţi de obiec­
tul muncii lor, constrînşi să se vîndă ca marfă. 

Pe baza acestei înstrăinări a muncitorului si 
a muncii, realizarea tuturor "forţelor esenţiale'" 
umane a devenit o "pierdere de realitate" completă. 
Lumea obiectuală nu mai este adevărata proprie­
tate umană, însuşită printr-o "activitate liberă" 
şi cîmp al activităţii libere , al afirmării libere a 
întregii naturi umane , ci o lume a lucrurilor pose­
date , utilizabile şi schimbabile în cadrul proprie­
tăţii private , faţă de legile căreia, în aparenţă 

88 



imuabile , omul însuşi este subordonat . Pe scurt : 
o universală "stăpînire a materiei moarte asupra 
omului" (p. 545). 

Această stare de lucruri descrisă adesea prin 
concepte ca "deposedare", "înstrăinare", "reifi­
care" constituie o parte binecunoscută a teoriei 
marxiste .  Problema este tocmai de a vedea cum 
şi din ce punct de vedere o interpretează Marx 
aici , la izvoarele teoriei sale. 

La începutul criticii pozitive a economiei poli­
tice, acolo unde el constată realitatea deposedării 
şi a înstrăinării ,  Marx afirmă : "Noi luăm ca 
punct de plecare un fapt economic din zilele 
noastre" (p.  550) . Însă deposedarea şi înstrăinarea 
sînt oare un "fapt economic" de acelaşi tip ca 
renta funciară şi preţul mărfurilor dependent de 
ofertă şi cerere sau o altă "lege" a procesului de 
producţie,  consum şi circulaţie ? 

Pentru economia politică burgheză criticată 
de Marx, deposedarea şi înstrăinarea ca atare 
nu constituie un fapt (în teoria burgheză, aceste 
fenomene apar sub un cu totul alt nume) .  Econo­
mia politică socialistă înregistrează acest fapt 
doar în măsura în care se situează pe terenul pre­
gătit de Marx în studiul din 1844. Prin urmare, 
trebuie să ne întrebăm : ce fel de fapt este acesta 
(întrucît el se deosebeşte totuşi esenţial de toate 
celelalte fapte economice) şi pe ce teren devine 
sesizabil şi este descris ca fapt ? 

In  aparenţă, înregistrarea realităţii deposedării 
şi înstrăinării se plasează la început pe terenul 
economiei politice tradiţionale şi al teoremelor 
ei ; căci iniţial Marx îşi împarte cercetarea în trei 
părţi - conform celor trei concepte tradiţionale 
ale economiei politice - "salariu" ,  "profitul capi­
talului" şi "renta funciară". Mult mai semnifica­
tiv este faptul , deschizător de noi perspective , 
că această împărţire tripartită nu este respectată 
şi că se renunţă la ea. " Începînd cu pagina XXII  
- scrie editorul rus - , împărţirea în  trei părţi şi 
titlurile ei pierd orice semnificaţie ; un text con­
tinuu_ acoperă cele trei coloane, text căruia, con-

89 



form conţinutului său,  i-am dat titlul <<Munca 
instrăinată >>".  

Conceptul de muncă sparge deci în dezvoltarea 
sa cadrul tradiţional al economiei politice . Acest 
concept va ghida de acum inainte analiza şi va 
servi la descoperirea noului "fapt" ,  care devine 
apoi baza ştiinţei revoluţiei comuniste. Conceptul 
de muncă la Marx trebuie deci să constituie punc­
tul de plecare al interpretării . 

Cînd Marx descrie tipul de muncă şi forma de 
existenţă a muncitorului în societatea capitalistă 
- deplina separare a muncitorilor de mijloacele de 
producţie şi de produsul mun cii devenit marfă, 
salariul care oscilează în jurul minimului necesar 
asigurării existenţei fizice , despărţirea muncii, 
ca "muncă forţată" in serviciul capitalismului, de 
realitatea umană a muncitorului -, toate aceste 
caracteristici luate în sine pot aparţine unor simple 
fapte ale economiei politice. Această impresie 
poate să fie confirmată de faptul că Marx obţine 
din "analiza conceptului de muncă instrăinată" 
conceptul de "proprietate privată" (p. 559), deci 
conceptul fundamental al economiei politice tra­
diţionale . 

Dar,  dacă considerăm mai atent această carac­
teristică a muncii înstrăinate , descoperim ceva 
surprinzător :  prin ca nu se desemnează doar o 
realitate economică, ci o înstrăinare a omului, 
o devalorizare a vieţii , o inversare şi o pierdere 
a realităţii umane. În pasajul din care am extras 
citatul precedent ,  Marx îşi precizează gîndirea 
în felul următor : "Conceptul de muncă depose­
dată, adică de om deposedat ,  de muncă înstrăi­
nată, de viaţă înstrăinată, de om înstrăinat" 
(p. 559). 

Este vorba deci de o stare de lucruri care afec­
tează omul ca om (şi nu doar ca muncitor, ca su­
biect economic etc. ) ,  de un eveniment care apar­
ţine nu numai istoriei economiei , ci şi istoriei 
omului şi realităţii sale .  Marx se exprimă în ace­
laşi sens şi despre proprietatea privată : "După 
cum proprietatea privată nu e decît expresia 

90 



sensibilă a faptului că omul devine obiectual pen­
tru el insuşi şi totodată, dimpotrivă, un obiect 
inuman şi străin lui însuşi . . .  , tot astfel suprima­
rea pozitivă a proprietăţii private este aproprie­
rea sensibilă . . .  a esenţei şi vieţii umane" (p. 578-
579).  

Faptul că Marx vorbeşte atît de des de "forţe 
umane esenţiale", despre "esenţa umană",  că el 
numeşte, de exemplu , "existenţa obiectuală a 
industriei cartea deschisă a forţelor esenţiale ale 
omului" şi că  vrea s-o înţeleagă în "conexiune cu 
esenţa umană" (p.  581) , că el traduce în termeni 
filozofici , ca in pasajul citat anterior, munca şi 
proprietatea privată nu înseamnă pur şi simplu 
că el ar fi prizonierul unei anumite terminologii 
filozofice. Interpretarea noastră va încerca să 
arate, dimpotrivă, că această întreagă critică 
şi intemeiere a economiei politice se situează în 
mod explicit pe teren filozofic şi se naşte dintr-o 
confruntare filozofică şi că exprimarea ei în ter­
meni filozofici nu poate fi considerată ca un re­
ziduu care mai tîrziu va fi înlăturat definitiv si 
nici ca o deghizare fără importanţă. In lumina 
unei idei despre esenţa umană şi despre realizarea 
ei,  idee care se naşte din confruntarea lui Marx cu 
Hegel , un factor economic apare ca negativul 
acestei esenţe , ca pierdere a realităţii umane. Doar 
pe acest temei un factor economic poate deveni 
baza reală a unei revoluţii care transformă efectiv 
esenţa umană şi lumea ei. 

Vom incerca să arătăm că la Marx munca instrăi­
nată şi proprietatea privată - conceptele funda­
mentale ale criticii - sint considerate si criticate 
de la inceput nu doar drept concepte ale

' 
economiei 

politice , ci în calitate de concepte în vederea unui 
eveniment decisiv in istoria umană şi că, in mod 
corespunzător, "suprimarea pozitivă" a proprie­
tăţii private ca însuşire reală a realităţii umane 
revoluţionează intreaga istorie a umanităţii. Toc­
mai pentru că economia politică burgheză nu ţine 
seama de esenţa umană şi de i storia ei ,  deci nu 
poate pretinde - dacă examinăm lucrurile în 

91 



profunzime - titlul de "ştiinţă despre om", ci 
de ştiinţă despre individul dezumanizat, despre 
o lume inumană de lucruri şi mărfuri,  tocmai de 
aceea critica trebuie s-o transforme radical ; prin 
urmare, economia politică nu ia în considerare 
omul care este obiectul ei.  Din acelaşi motiv, 
Marx supune unei critici tot atît de severe "comu­
nismul încă extrem de rudimentar şi lipsit de 
idei" (p. 574) : ignorînd realitatea esenţei umane 
şi mişcîndu-se doar pe terenul economic al lumii 
obiectelor şi lucrurilor, el rămîne in cadrul "înstră­
inării". Acest comunism înlocuieşte proprietatea 
privată individuală cu "proprietatea privată uni­
versală" (p. 574) . El vrea să distrugă tot "ce nu 
poate fi posedat de toţi cu titlu de proprietate 
privată ; el vrea să impună cu forţa să se facă 
abstracţie de talent etc. Posesiunea fizică nemij ­
locită ii apare ca singurul ţel al vieţii şi al existen­
ţei ; categoria de muncitor nu se suprimă, ci se 
extinde asupra tuturor oamenilor" (p. 574). 
Obiecţiile care pînă astăzi se aduc neîncetat ,  dar 
fără temei economismului absolut al teoriei lui 
Marx sînt făcute de el comunismului rudimentar, 
pe care-I combate : acesta reprezintă in viziunea 
sa doar simpla "negaţie" a capitalismului şi ca 
atare se situează pe aceeaşi treaptă cu el, treaptă 
pe care Marx vrea s-o depăşească. 

lnainte de a începe interpretarea trebuie să 
înlăturăm încă o neînţelegere . Am afirmat că 
critica pe care Marx o face economiei politice şi 
întemeierea pe care o dă teoriei revoluţionare este 
filozofică. Aceasta nu înseamnă că Marx se ocupă 
aici doar de probleme filozofice ,  "teoretice", 
care servesc de fundament situaţiei istorice con­
crete (a proletariatului in capitalism) şi praxisu· 
lui ei. Dimpotrivă, punct de plecare,  fundament 
şi scop le constituie exclusiv situaţia istorică de­
terminată şi praxisul care o revoluţionează. Şi, 
dacă situaţia şi praxisul sînt considerate sub aspec­
tul istoriei esenţei umane , acest aspect pune în 
lumină mai acut şi mai tăios caracterul acut-prac-

92 



tic al criticii. Societatea capitalistă pune sub sem­
nul întrebării nu numai fapte economice şi obiecte, 
ci întreaga "existenţă" a omului, "realitatea uma­
nă" - acesta este pentru Marx temeiul justifi­
cator hotărîtor al revoluţiei proletare ca o revo­
luţie totală şi radicală, care exclude orice răstur­
nare parţială sau "evoluţie". Temeiul justifica­
tiv nu se află dincolo sau dincoace de deposeda­
re şi înstrăinare - el este tocmai această depose­
dare şi înstrăinare.  Orice încercare de a respinge 
sau de a ascunde pudic conţinutul filozofic al 
teoriei lui Marx dovedeşte o deplină necunoaştere 
a terenului istoric pe care s-a născut această teo­
rie. Astfel de încercări separă în mod absolut 
filozofia, economia şi praxisul revoluţionar, se­
parare care este un produs al reificării pe care 
o combate Marx şi pe care el o depăşise încă în 
punctul de plecare al criticii sale.  Incepem inter­
pretarea noastră cu conceptul de muncă. 

I 

In  societatea capitalistă, munca produce nu 
numai mărfuri (adică bunuri care pot fi schimbate 
liber pe piaţă), ci ea "se produce pe sine însăşi 
şi-1 produce pe muncitor ca marfă", şi anume astfel 
încît "muncitorul devine o marfă cu atît mai 
ieftină cu cit produce mai multe mărfuri" (p. 550). 
Nu numai că muncitorul pierde produsul propriei 
sale munci , adică creează obiecte străine pentru 
oameni străini , nu numai că odată cu adîncirea 
diviziunii muncii şi creşterea tehnicizării ei 
muncitorul este redus "spiritual şi trupeşte Ia 
rolul de maşină" şi este transformat "din om 
într-o activitate abstractă şi intr-un simplu 
stomac" (p.  516),  dar el trebuie chiar "să se vîndă 
pe sine însuşi, să-şi vîndă demnitatea de om" 
(p. 518), să devină el însuşi o marfă pentru a 
putea exista ca subiect fizic. Astfel ,  munca in loc 
să fie o manifestare a întregii personalităţi, este 
mai curînd o "deposedare" ,  în loc să fie o realizare 
deplină şi liberă a omului , a devenit o totală 

93 



"privare de realitate" ;  ea "apare în aşa măsură 
ca privare de realitate , încît pentru muncitor 
privarea de realitate merge pînă la moarte prin 
foame" (p.  551) .  

Trebuie să  reţinem că chiar ş i  această simplă 
descriere a "faptului economic" al muncii 
înstrăinate depăşeşte continuu cadrele descrierii 
pur economice : "situaţia" economică a muncii 
este raportată la "existenţa" (p.  515) omului care 
munceşte .  Dincolo de sfera raporturilor economi­
ce ,  deposedarea şi înstrăinarea privesc esenţa şi 
realitatea omului ca "om" şi doar datorită acestui 
fapt pierderea obiectului muncii capătă o impor­
tanţă atît de mare.  Marx exprimă acest lucru cu 
toată claritatea atunci cînd consideră că faptul 
descris mai înainte este "manifestarea" unei stări 
de lucruri mai generale : "Acest fapt nu exprimă ni­
mic altceva decit că obiectul produs de muncă, 
produsul ei, i se opune acesteia din urmă ca ceva 
străin, ca o forţă independentă de producător. Pro­
dusul muncii este munca incorporată într-un obi­
ect , materializată în el , este obiectualizarea mun­
cii" (p. 550-551) .  Şi Marx adaugă : "Toate aceste 
consecinţe (ale economiei capitaliste) decurg im­
plicit din faptul că muncitorul se raportează la pro­
dusul muncii sale ca la un obiect străin" (p.  551).  
Prin urmare, faptul economic al înstrăinării şi 
reificării* se bazează pe un anumit raport al omu­
lui (ca muncitor) cu obiectul (muncii sale) .  

In  sensul acestui raport al omului cu obiectul , 
şi nu ca simplă stare economică, trebuie înţeleasă 
"munca înstrăinată" : " Instrăinarea muncitorului 
în produsul său înseamnă nu numai că munca 
devine un obiect , capătă o existenţă exterioară, 
ci şi că ea există în afara lui ,  independent de el ,  

* "Reificarea" desemnează starea generală a "reali­
tăţii umane" care rezultă din pierderea obiectului muncii,  
din deposedarea muncitorului şi care şi-a găsit expresia 
"clasică" în lumea capitalistă a banilor şi a mărfurilor. 
Reificarea trebuie deci deosebită net de obiectualizare 
(pe care o vom analiza mai îndeaproape în cele ce ur­
mează) : reificarea este o formă determinată (şi anume 
instrăinată, neadevărată) a obiectualizării. 

94 



ca ceva care-i este străin şi devine o forţă de-sine­
stătătoare care i se opune" (p. 551) .  In continuare 
se va vedea că şi faptul economic al "proprietăţii 
private" are la bază tot fenomenul muncii înstrăi­
nate, ca un raport al omului : "Proprietatea pri­
vată este, aşadar, produsul, rezultatul , consecinţa 
necesară a muncii deposedate,  a raportului 
exterior al muncitorului faţă de natură şi faţă de 
el însuşi" (p.  559). 

La prima vedere , aici s-a petrecut o surprinză­
toare răsturnare "idealistă" a stării de lucruri 
reale : un fapt economic se întemeiază pe un con­
cept universal , pe raportul omului cu obiectul. 
"Proprietatea privată rezultă deci ,  prin analiză, 
din conceptul de muncă înstrăinată" (ibid.) ,  
scrie Marx, şi nu cum s-ar putea crede , Hegel ! 
In  această răsturnare surprinzătoare îşi găseşte 
expresia una din descoperirile hotărîtoare ale 
teoriei lui Marx : trecerea de la faptul economic 
la factorii umani , de la lucru la acţiune , înţele­
gerea "stărilor" încremenite şi a !egităţii lor reifi­
cate, care scapă controlului uman, în mişcarea 
dezvoltării lor istorice , mişcare de care sînt rupte 
de către economia politică, ce le transformă în 
realităţi fixe (vezi, de exemplu, introducerea pro­
gramatică a unei noi puneri a problemei,  p.  560, 
punct. 2) .  

Nu putem să ne oprim aici asupra semnificaţiei 
revoluţionare a acestei metode.  Vom analiza in 
continuare problema enunţată la început. 

Dacă conceptul de muncă înstrăinată conţine 
un raport al omului cu obiectul (şi ,  aşa cum vom 
vedea, cu sine însuşi) ,  atunci şi conceptul muncii 
ca atare conţine un raport uman (şi nu o stare 
economică). Şi dacă instrăinarea muncii este o 
totală privare de realitate şi înstrăinare a esenţei 
umane , atunci munca însăşi trebuie privită ca o 
majifestare autentică şi o realizare a esenţei 
umane. Dar aceasta înseamnă din nou că munca 
apare ca o categorie filozofică, căci enunţarea şi 
elaborarea de concepte care privesc existenţa şi 
esenţa omului ţin de filozofie ,  şi nu de o şti inţă 

95 



particulară.  Vom trata deci probleme care privesc 
existenţa şi esenţa omului, adică probleme "onto ­
logice",  iar "munca" şi determinaţiile sale vor fi 
categorii ontologice. 

In pofida celor afirmate mai sus, am fi ezitat să 
utilizăm termenul ontologie ,  de care s-a abuzat 
atît relativ la teoria lui Marx, dacă Marx însuşi 
nu I-ar fi folosit în Manuscrise. Astfel ,  el spune : 
de-abia "prin intermediul proprietăţii private 
esenţa ontologică a pasiunii umane se constituie 
atît în totalitatea cît si în omenescul ei"* si afir­
mă că "senzaţiile omul�i ,  pasiunile lui etc. �u sînt 
numai determinaţii antropologica ( . . .  ), ci afirmări 
autentic ontologice ale esenţei naturii" (ibid. )** .  

Aproape toate determinaţiile pozitive pe care 
Marx le dă muncii sînt concepte opuse muncii 
înstrăinate, totuşi în ele se manifestă clar caracte­
rul ontologic al acestui concept . 

Ne oprim la trei din cele mai importante for­
mulări : "Munca este procesul prin care omul de­
vine o fiinţă pentru sine , însă înăuntrul înstrăi­
nării sau ca om înstrăinat" (p. 613) ,  ea este "actul 
autocreării şi autoobiectivării omului" (p .  624),  
"activitatea vitală, viaţa productivă însăşi" (p. 555) . 
Chiar dacă aceste trei formulări nu ar apărea în 
cadrul analizei critice pe care Marx o face gîndirii 
lui Hegel , ele s-ar referi la conceptul ontologic 
hegelian al muncii***·  De fapt , conceptul funda­
mental al criticii lui Marx, conceptul muncii 
înstrăinate,  se naşte din analiza categoriei hegelie­
ne a obiectualizării , care apare pentru prima dată 

* P .  602 , sublinierea mea. - H.M. 
** La baza acestei propoziţii a lui Marx se află cu 

siguranţă un pasaj din Feuerbach : " Senzaţiile umane nu 
au o semnificaţie empirică, antropologică în sensul vechii 
filozofii transcendente, ele au o semnificaţie ontologică , 
metafizică" (Grundsiitze der Philosophie der Zukunft;  
§ 33 ; Siimtliche Werke, I I ,  1 846 ,  s .  324 ) .  • 

* * * Vezi, de exemplu, "prin muncă (fiinţa-pentru-sine) 
ajunge la sine însăşi" ,  în muncă conştiinţa muncitorului 
"iese din ea însăşi pentru a intra într-un element durabil", 
în muncă conştiinţa devine "propriul său obiect ca formă 
a lucrurilor modelate" (Fenomenologia sp iritului) .  

96 



în Fenomenologia spiritului în legătură cu con­
ceptul de muncă*. Manuscrisele economico­
filozofice constituie dovada incontestabilă că 
teoria lui Marx îşi are rădăcinile în miezul proble­
maticii filozofice hegeliene . 

Din determinaţiile pe care Marx le dă muncii , 
ne oprim mai întîi la următoarea : munca este 
"actul autocreării omului", adică activitatea prin 
care si în care omul devine într-adevăr ceea ce 
este �l ca om, conform esenţei lui , şi anume astfel 
încît devenirea şi existenţa lui fi inţează pentru el, 
iar el ştie şi se "contemplă" ca ceea ce este ("de­
venirea-pentru-sine" a omului) . Munca este o 
activitate conştientă : în muncă omul se raportea­
ză la sine însuşi şi la obiectul muncii sale ; el nu se 
identifică nemij locit cu munca sa, ci se poate des­
prinde de ea şi se opune ei ( fapt prin care,  aşa cum 
vom vedea, munca umană ca producere "univer­
sală" şi "liberă" se deosebeşte de producerea ne­
mij locită a păsării care-şi construieşte cuibul) .  

Această determinaţie - că in muncă omul 
există obiectual "pentru sine" - se află într-o 
s trînsă legătură cu o alta : omul este o fiinţă 
"obiectuală" , mai exact , o fiinţă care "se obiec­
tualizează".  Omul poate să-şi realizeze esenţa 
doar atunci cînd o realizează obiectual , adică 
atunci cînd prin "forţele sale esenţiale" produce 
o lume "exterioară",  "materială", "obiectuală", 
în crearea căreia el există cu adevărat. "Crearea 
practică a unei lumi de obiecte, prelucrarea 
naturii neorganice este autoafirmarea omului ca 
fi inţă generică conştientă . . .  " (p. 556) .  In această 
activitate ,  omul se manifestă conform genului 
său, ca fiinţă umană, spre deosebire de plante, 
animale şi lumea anorganică. (Vom reveni mai 
departe asupra conceptul ui central de obiec-

* Pentru această problemă trimit la cartea mea Ilegels 
Ontologie und die Grundlegung einer Theorie der Geschicht­
lichkeit (Ontologia hegeliană şi fn temeierea unei teorii a 
istoricităţii ) ,  Frankfurt, 193 2 ,  care conţine o interpretare 
amănunţită a conceptului de muncă la Hegel . 

97 



tualizare.) Astfel concepută, munca constituie 
"afirmarea esenţială" specific umană : in ea exis­
tenţa umană se realizează şi se autoafirmă. 

Caracterizarea cea mai generală şi provizorie a 
conceptului lui Marx despre muncă ne-a condus 
deci dincolo de sfera economică, introducîn­
du-ne într-o regiune în care esenţa umană, in 
totalitatea ei ,  constituie tema cercetării . Interpre­
tarea nu poate progresa atita timp cît această re­
giune nu este delimitată. Pentru început trebuie 
să răspundem la întrebarea : pe ce bază şi cum de­
termină Marx existenţa şi esenţa omului ? Răspun­
sul la această întrebare constituie premisa pentru 
înţelegerea deplină a semnificaţiei conceptului 
de muncă înstrăinată şi , prin aceasta, pentru 
înţelegerea intregii întemeieri a teoriei revoluţio­
nare. 

I I  

In  două pasaje  ale Manuscriselor economico-fi­
lozofice, Marx dă expres o determinare a omului 
care cuprinde totalitatea existenţei umane : de la 
p. 555 la p. 557 şi de la p. 615 la p.  619. Deşi 
este vorba doar de o schiţă, totuşi aceste pasaje  
indică destul de  clar terenul real a l  criticii lui 
Marx. In mai multe locuri (p. 576,  577,  616) ,  Marx 
numeşte comunismul pozitiv, care realizează su­
primarea înstrăinării şi reificării , "umanism" . 
Acesta este un indiciu că pentru el "baza" o 
constituie o anumită realizare a esenţei umane. 
Elaborarea acestui umanism, ca determinare esen­
ţială pozitivă a omului , se datoreşte în primul rînd 
influenţei lui Feuerbach : "critica pozitivă, în 
general , deci şi critica pozitivă germană a econo­
miei politice îşi datorează adevărata fundamentare 
descoperirilor lui Feuerbach" ; "abia cu Feuerbach 
începe critica umanistă şi naturalistă pozitivă" 
(p. 510) .  Mai departe Marx afirmă că "marele 
merit" al lui Feuerbach constă în aceea că "a 
intemeiat materialismul adevărat şi ştiinţa reală" 
(p. 609). Interpretarea noastră nu va urma totuşi 

98 



drumul istoriei filozofiei şi nu va urmări dezvol­
tarea umanismului de la Hegel pînă la Mar;x:, tre­
cind prin Feuerbach, ci va încerca să degajeze 
cîmpul problematic exclusiv pe baza textului 
lui Marx. 

"Omul este o fiinţă generică şi aceasta nu numai 
pentru că,  atît pe plan practic, cît şi pe plan 
teoretic , face din gen - atît din propriul său gen 
cît şi din cel al celorlalte lucruri - un obiect al 
său , ci şi pentru că - şi acesta nu e decît un alt 
mod de a spune acelaşi lucru - el se comportă 
faţă de sine însuşi ca faţă de genul actual , viu, 
ca faţă de o fiinţă unirersală şi deci liberă" (p. 554) . 
Determinarea omului ca " fiinţă generică" a provo­
cat mari dificultăţi în cercetarea asupra lui Marx. 
Pasajul citat este pentru noi extrem de preţios 
pentru că dezvăluie adevăratele surse ale concep­
tului de gen la Marx. Omul este o " fiinţă generică", 
adică o fiinţă care face din "gen" (al său propriu 
şi al oricărui alt existent)  obiectul său. Genul unui 
existent ( Seiende) arată ceea ce este acest exis­
tent conform "rădăcinii şi originii" lui , el este 
principiul existenţei sale, principiu comun tutu­
ror determinaţiilor particulare ale respectivului 
existent . Prin urmare , genul este generalul care 
rămîne identic în toate particularităţile , esenţa 
acestui existent . Dacă omul poate să facă din 
"genul" oricărui existent obiectul său, atunci 
esenţa oricărei existenţe poate deveni pentru el 
obiectuală : el poate considera orice existent con­
form esenţei lui şi tocmai de aceea (ideea conţi­
nută în a doua j umătate a propoziţiei citate) el 
se poate raporta liber la orice existent : el nu este 
limitat la vreo determinare faptică a existentului 
sau la raportul nemijlocit cu el ,  ci el poate deţine 
esenţa oricărui existent ,  dincolo de orice deter­
minare faptică nemij locită. El poate surprinde 
şi cunoaşte toate posibilităţ ile latente ale unui 
existent . Omul poate utiliza, modifica, modela, 
prelucra, dezvolta ("produce" )  orice existent con­
form "măsurii care-i este inerentă" (p. 556) . 
Munca, în calitate de activitate vitală specific 

99 



umană, se bazează pe această " fiinţă generică" 
a omului : ea presupune posibilitatea raportării 
la "generalul" obiectelor şi la posibilităţile lui 
latente.  Iar în posibilitatea raportări i  la propriul 
gen rezidă libertatea specifi c umană : autoreali­
zarea, autoproducerea omului . Prin conceptul de 
muncă liberă (producere liberă) se determină mai 
precis raportul omului , ca fiinţă generică ,  cu obiec. 
tele lui . 

Ca fiinţă generică, omul este o fiinţă "univer­
sală" : orice existent poate  deveni obiectual pentru 
el în "caracterul său generic" . Existenţa omului 
este o raportare universală la obiectualitate. Iar 
ceea ce este "teoretic"- obiectual pentru el tre­
buie transpus în practică, trebuie să devină obiec­
tul "activităţii lui vitale", adică modelat .  Î ntreaga 
"natură" (în sensul cel mai larg al cuvîntului ,  cînd 
el desemnează tot ceea ce există în afara omu­
lui) este mij locul de viaţ,ă al omului , ea este pre­
misa pe care el trebuie să şi-o asume şi s-o in­
stituie din nou în activitatea sa. Omul nu poate 
prelua pur şi simplu lumea obiectuală aşa cum este 
ea  şi nici nu se poate doar adapta ei ; el trebuie să 
şi-o aproprieze, să transforme obiectele acestei 
lumi în organe ale vieţii lui care s.e exprimă în ele 
şi prin ele. "Practic, universalitatea omului apare 
tocmai în universalitatea care face din întreaga 
natură trupul lui neorganic, în măsura în care 
natura ( 1 )  îi serveşte nemijlocit ca mijloc de trai 
şi (2) ca material , obiect şi instrument al activi ­
tăţii sale vitale.  Natura este corpul neorganic 
al omului si anume natura în măsura în care nu 
este ea în�ăşi corp omenesc" (p. 555) . 

Această teză,  care face din natură un mijloc 
pentru om, nu înseamnă că omul înfruntă natura 
organică şi anorganică obiectuală ,  "mij locul său de 
subzistenţă" , doar pentru a putea exista fizic şi că 
el "produce" (îşi aproprie ,  prelucrează, instituie 
etc . )  lumea sa obiectuală doar sub constrîngerea 
nemij locită a "nevoilor" sale ,  ca obiecte ale hră­
nirii , îmbrăcării şi locuirii .  Aici Marx vorbeşte 
expres şi despre "natura spirituală neorganică" , 

100 



despre "mij loacele de subzistenţă spirituală" , 
despre "viaţa fizică şi spirituală a omului" (p. 555). 
Tocmai de aceea universalitatea omului - spre 
deosebire de limitarea esenţială a animalelor -
este libertate, întrucît animalul produce "numai 
sub imperiul necesităţii fizice imediate",  în timp 
ce omul "produce cu adevărat abia atunci cînd 
este liber de ea" (p. 556) .  Animalul nu se produce 
decît pe sine şi "ceea ce îi trebuie nemij locit lui 
sau progeniturii sale,  el produce unilateral pe 
cînd omul produce universal" (ibid. ) .  Pentru 
om obiectele nu constituie doar mediul activitătii 
sale vitale nemij locite ; el nu le "prelucrează" 
doar ca obiecte ale necesităţilor sale nemij locite. 
El  se poate raporta la orice obiect şi poate utili­
za în muncă posibilităţile lui interne, transfor­
mîndu-le în realitate .  De asemenea, el poate pro­
duce "după legile frumosului" şi nu numai după 
măsura propriilor sale nevoi (ibid. ) .  In  această 
libertate,  omul reproduce "întreaga natură" ; 
transformînd-o şi apropriindu-şi-o, el o dezvoltă 
în acelaşi t imp cu propria-i existenţă, chiar şi 
atunci cînd această producţie nu satisface o ne­
voie imediată. Astfel ,  istoria omului este totodată 
şi în mod esenţial istoria lumii lui obiectuale, a 
"întregii naturi" ("natură" în sens larg, căci Marx 
foloseşte aici acest concept în accepţie hegeliană). 
Omul nu este în natură,  natura nu este lumea 
exterioară a omului , o lume exterioară pe care el 
trebuie s-o întîlnească de-abia după ce a ieşit din 
interioritatea lui , ci omul este natură. Natura 
este "exteriorizarea" lui , "opera şi realitatea lui" 
(p. 557). În istoria oamenilor, natura apare ca 
"natură umană" , în timp ce omul, la rîndul său, 
este întotdeauna "natură umană". Începem să 
inţelegem acum de ce "umanismul" lui Marx este 
în esenţă "naturalism" (p. 576, 616).  

Pe baza acestei unităţi a omului şi a naturii, 
Marx a dezvoltat determinaţia capitală a obiectua­
lizării, definind, totodată,  mai concret raporta­
rea specific umană la obiectualitate ,  modul uman 
de a produce ca universalitate şi libertate.  Obiec-

101 



tualizarea - determinarea omului ca o "fiinţă 
obiectuală" - nu se adaugă ca un element nou 
determinării unităţii dintre om şi natură, a omu­
lui ca o fiinţă naturală, ci constituie fundamenta­
rea mai precisă şi mai profundă a acestei unităţi . 
(Obiectualizarea ca atare ţine de esenţa umană 
- ca şi naturalitatea sa- şi prin urmare nu poate 
fi "suprimată" ; conform teoriei revoluţionare , 
doar o formă determinată a obiectualizării poate 
fi şi trebuie "suprimată" : reificarea,  "înstrăina­
rea"). 

Ca fiinţă naturală, omul este o "fiinţă obiec­
tuală", ceea ce semnifică pentru Marx "o  fiinţă 
înzestrată cu forţe esenţiale obiectuale, adică 
materiale" (p.  616), o fiinţă care se raportează 
la obiecte reale,  care "acţionează obiect ual", 
care "poate să-şi manifeste viaţa numai pe obiecte 
reale, sensibile" (p.  617) .  Deoarece forţa sa 
esenţială constă in a trăi "obiectual" , tot ceea ce 
există în cadrul obiectelor exterioare si în con­
tact cu ele, "autorealizarea" sa înseamnă, totoda­
tă, "punerea unei lumi reale ,  însă sub forma 
exteriorităţ ii, şi prin urmare a unei lumi obiec­
tuale care nu aparţine esenţei lui şi nu este în 
puterea lui" (p. 616). 

Lumea obiectuală, ca obiectualitate necesară 
a omului, prin a cărei "apropriere" şi depăşire esen­
ţa umană se "produce" şi se "confirmă", aparţine 
omului însuşi , ea este obiectualitate reală doar 
pentru omul care se realizează, este "autoobiec­
tualizarea" omului , obiectualizare umană. Iar 
această lume obiectuală, întrucît este obiectuali­
tate reală, poate apărea ca un dat care nu apar­
ţine esenţei sale,  care a scăpat de sub controlul 
său si care-I domină. Această scindare a esentei 
umane - a fi obiectuală în sine însăşi - explică 
faptul că obiectualizarea se poate transforma în 
reificare, exteriorizarea în deposedare,  precum şi 
posibilitatea ca omul să "piardă" obiectul său,  
care devine independent şi-1 domină pe creatorul 
său, posibil itate care a devenit realitate în munca 
înstrăinată şi în proprietatea privată. 

102 



Marx încearcă să situeze obiectualizarea si 
scindarea pe care o presupune ea Ia un nivel m�i 
profund al determinării omului .  "0 fiinţă obiec­
tuală . . .  nu ar acţiona obiectual dacă obiectualul 
nu ar tine de însăsi esenta ei. Ea tocmai de aceea 
creează sau pune obiecte 

'
pentru că şi ea  este pusă 

de obiecte ,  pentru că ea este din capul locului 
natură" (p. 616) .  I nsă a fi pus de obiecte constituie 
determinarea esenţială a "sensibil ităţii" (a avea 
simţuri asupra cărora acţionează obiectele) .  Astfel ,  
Marx poate identifica fiinţa obiectuală cu fiinţa 
sensibilă, a avea obiecte în afară cu a fi sensibil : 
"A fi sensibil ,  adică a fi real,  înseamnă a fi obiect 
al simţurilor, a fi un obiect sensibil ,  şi deci a avea 
în afara sa obiecte sensibi le ,  obiecte ale sensibili­
tăţii sale" (p. 618) şi "A fi obiectual , natural , 
sensibil ,  a-şi avea obiectul ,  natura, simţul în afara 
sa, sau a fi Ia rîndul său obiectul , natura, sim­
ţul altuia este unul şi acelaşi lucru" (p .  617 ) ; vom 
examina mai jos această a doua identificare.  Sen­
sibilitatea devine deci unul din conceptele princi­
pale care întemeiază teoria lui Marx.  " Senzoriali ­
tatea (vezi Feuerbach) trebuie S <l stea la baza 
oricărei ştiinţe" (p. 582) .  

Din rationamentul mai sus amintit reiese că Ia 
Marx "s�nsibilitatea" este un concept ontologic al 
determinării esenţei umane care se află încă dincoace 
de orice materialism şi senzualism. Conceptul de 
sensibilitate pe care Marx îl preia de Ia Feuerbach 
şi Hegel trimite la Critica raţiunii pure a lui Kant . 
Aici se spune că sensibilitatea este singura formă 
de cunoaştere umană prin care ne sînt date obiec­
tele. Acestea nu pot fi date omului decît în măsura 
în care îl "afectează" ; sensibilitatea umană este 
capacitatea de a fi afectat de obiecte .  Ca sensibi­
litate, cunoaşterea umană se comportă receptiv, 
pasiv : ea primeşte ceea ce i se dă, este corelativă 
acestui d at pe care îl caută. Întrucît sensibilita­
tea este o determinaţie a omului , el este "pus" 
de către obiecte ; prin cunoaştere el îşi asumă acest 
dat prealabil ; ca fiinţă senzorială, el  este o fiinţă 

103 



care este afectată de obiecte,  pasivă, o fiinţă care 
suferă.  

La Feuerbach, la care Marx trimite expres în 
pasajul citat , conceptul de sensibilitate are acelaşi 
sens ca la Kant ; vrînd să situeze din nou, spre 
deosebire de Hegel ,  receptivitatea sensibilităţii 
la începutul filozofiei , Feuerbach apare aproape 
ca un păstrător şi apărător al criticismului kantian 
împotriva "idealismului absolut" .  "Existenţa 
-scrie Feuerbach - este ceva la care nu participă 
doar eul propriu , ci şi alţii ,  în primul rînd obiectul 
însuşi" .  Iar în alt loc : "Doar prin simţuri obiec­
tul ne este dat în adevăratul sens al cuvîntului, nu 
doar prin gîndire" ,  "nu eului ci non -eului din mine .. . 
îi este dat un obiect ; căci doar acolo unde eu . .  . 
sufăr se naşte reprezentarea unei activităţi exis­
tente în afara mea, adică a obiectivităţii" . Această 
fiinţă receptivă, dependentă de un dat exterior,  
care suferă si care are necesităti se manifestă în 
sensibilitateâ omului . Feuerbach pune această 
fiinţă, exprimată ca "principiu pasiv" , în centrul 
filozofiei sale , ceea ce îl conduce totuşi într-o di­
recţie cu totul deosebită de cea kantiană. Defini­
ţia omului ca o fi inţă "care suferă", ca o fiinţă a 
"nevoii" constituie baza criticii pe care Feuerbach 
o face lui Hegel şi ideii sale că omul este o fiinţă 
liberă, o conştiinţă creatoare : "Doar ' fiinţa care 
suferă este o fiinţă necesară. Existenţa fără nevoi 
este o existenţă superfluă. . .  o fiinţă fără nevoie 
este o fiinţă fără cauză . . .  O fiinţă fără suferinţă 
este o fiinţă fără esenţă. O fiinţă fără suferinţă 
nu este  nimic altceva decît o fiintă fără sensibili-
tate ,  fără materie". ' 

Aceeasi tendintă de a reveni la sensibilitate o 
întîlnim 

'
şi la Ma�x :  prin sensibilitate el situează 

în esenţa umană însăşi nevoia şi dependenţa de 
o lume de obiecte care îi este anterioară. Iar 
această tendinţă este legată de intenţia sa de a 
redobîndi adevărata concreteţe a omului care 
aparţine lumii ,  om care este o fiinţă obiectuală şi 
naturală,  în opoziţie cu "esenţ.a" absolută abstrac­
tă , desprinsă de "naturalitatea" preexistentă, 

1 04 



despre care vorbea Hegel şi care se instituie 
pe sine şi orice obiectualitate. În acelaşi sens 
ca Feuerbach, Marx afirmă : Omul este "ca fiinţă 
naturală,  corporală, sensibilă, obiectuală, o fiinţă 
care suferă ,  o fiinţă condiţionată şi limitată" 
(p.  617) şi "a  fi sensibil înseamnă a suferi. Omul 
ca fiinţă obiectuală sensibilă este deci o fiinţă care 
suferă ; şi pentru că el simte aceasta, este o fiinţă 
pasionată" (p. 618). Marx explică pasiunea omului , 
activitatea şi spontaneitatea sa prin suferinţă 
şi nevoia sa, întrucît ea este năzuinţa spre un 
obiect situat în afara sa, preexistent . "Pasiunea 
este forţa esenţială a omului care se îndreaptă cu 
toată energia spre obiectul său" * (p. 618) .  De 
asemenea, în alt loc Marx scrie : "Omul bogat este 
totodată omul care are neroie de o totalitate de 
manifestări de viaţă umane, omul la care propria 
sa realizare se manifestă ca necesitate lăuntrică, 
ca nevoie" (p. 583) .  

Acum înţelegem de ce Marx subliniază faptul 
că "senzaţiile,  pasiunile etc. omului . . .  sînt adevă­
rate afirmaţii ontologice esenţiale (naturale)" . 
Asa cum nevoia si necesitatea omului în modul în 
care se exprimă in munca înstrăinată nu sînt doar 
de ordin economic, tot astfel nevoia şi necesitatea 
care se manifestă la nivelul sensibilitătii nu sînt 
doar de ordinul cunoasterii . Această 

'
nevoie si 

necesitate nu priveşte dbar moduri particulare de 
comportare a omului , ci determină întreaga sa exis­
tenţă : ele sînt categorii ontologice (de aceea vom 
reveni asupra lor atunci cînd vom analiza diferitele 
teme ale Manuscriselor) .  

O asemenea interpretare amănunţită a concep­
tului de sensibilitate a fost necesară pentru a înlă­
tura sensurile greşite care i se mai atribuie încă 
şi pentru a restabili sensul lui adevărat ca un 
concept care stă la baza materialismului . Feuer­
bach şi Marx elaborează acest concept confrun­
tîndu-se cu un cîmp problematic foarte important 

* Conceptul ontologic de pasiune se întîlneşte intr-o 
formă asemănătoare la Feuerbach. - Nota autorului. 

105 



al "fi lozofiei clasice germane" .  Dar tocmai în le­
gătură cu conceptul de sensibilitate (ca obiectua­
lizare)  se produc la Marx acea separare radicală 
de filozofia clasică germană şi trecerea la teoria 
revoluţiei. Marx include printre determinaţiile 
esentei umane si  determinatiile fundamentale ale 
existenţei practice şi sociale: Sensibilitatea umană 
ca "obiectualitate" este în mod esenţial o obiectu­
alizare practică,  iar ca obiectualizare practică ea 
este o obiectualizare socială. 

I I I  

Şt im din Tezele asupra lui Feuerbach c ă  Marx 
se delimitează de acest. filozof datorită concep­
tului de praxis uman. Pe de altti parte , în acest 
mod (mai exact prin eonceptul de muncă) 
Marx revine la Hege l ,  trecînd prin Feuerbach : 
"Măreţia Fenomenologiei lui Hegel şi a rezulta­
tului  ei  f inal . . .  constă . . .  în faptul că el  sesizează 
esenţa munci i şi concepe omul obiectual , omul 
adevărat - adevărat pentru că este real - ca 
rezultaL al propriei sale munci" (p. 613) .  Ar fi 
deci prea schematic să se afirme că de la Feuer­
bach la Marx filozofia urmează o linie dreaptă 
care se îndepărtează de Hegel ; dimpotrivă, la 
originile teoriei revoluţionare ,  Marx îşi însuşeşte 
încă o dată cuceririle decisive ale lui Hegel, doar 
pe o bază schimbată.  

Am văzut că sensibilitatea omului presupune 
instituirea acestuia printr-o lume preexistentă 
şi , totodată, posedarea unei lumi obiectuale ,  la 
care omul se poate raporta "universal" şi "liber" .  
În  continuare vom determina mai îndeaproape 
modalităţile acestei posedări şi raportări. 

La Feuerbach posesiune şi raportare rămîn 
esenţialmente teoretice ; faptul se manifestă în 
aceea că raportarea omului care intră într-adevăr 
în posesia realităţii este "intuiţia" . La Marx, 
sintetic vorbind, locul intuiţiei este luat de muncă, 
fără ca prin aceasta raportarea teoretică să-şi 
piardă importanţa centrală ; cum vom vedea, 

106 



între ea şi muncă se instituie un raport de funda­
mentare. Mai înainte am arătat că Marx concepe 
munca, depăşind orice semnificaţie economică, 
ca "o activitate vitală" a omului, ca modalitatea 
sa proprie de realizare . Acum trebuie să stabilim 
relaţia intimă dintre conceptul de muncă şi de­
terminarea omului ca fiinţă "naturală" şi "sensi­
bilă" (obiectuală). Vom vedea că prin muncă 
sînt satisfăcute nevoia şi necesitatea, dar şi că 
aici se manifestă universalitatea si libertatea 
omului. 

' 

"Omul este în mod nemijlocit o fiinţă naturală. 
Ca fiinţă naturală vie , el este , pe de o parte , 
înzestrat cu forţe naturale, cu forţe vitale, este 
o fiinţă naturală activă; aceste forţe există în el 
ca predispoziţii şi aptitudini, ca porniri ; pe de 
altă parte, ca fiinţă naturală corporală, sensi­
bilă, obiectuală, omul este o fiinţă care suferă, 
o fiinţă condiţionată şi limitată . . .  , cu alte cuvinte, 
obiectele pornirilor sale există în afara lui ca 
obiecte independente de el ,  dar aceste obiecte 
sînt obiectele trebuinţelor sale, obiecte indispen­
sabile ,  esenţiale pentru manifestarea şi afirmarea 
forţelor lui esenţiale" (p.  61 1 ) .  Prin urmare,  obiec­
tele nu sînt in primul rind obiecte ale intuiţiei, ci 
obiecte ale necesitătilor si în această calitate 
obiecte ale forţelor, �apacităţilor şi impulsurilor 
omului. Am atras atenţia că Marx nu înţelege 
"trebuinţa" doar în sens fizic : "omul are nevoie 
de totalitatea manifestărilor vitale umane" ; pen­
tru a se realiza, el trebuie să se exteriorizeze la 
nivelul obiectelor preexistente şi opuse lui. Ac­
tivitatea si confirmarea sa constau în insusirea 
unei "exteriorităţi" care i se opune, în autot�ans­
punerea sa în exterioritate ,  aşa încît se poate spune 
că un început de "deposedare" există chiar în 
esenţa sa. În muncă omul suprimă simpla reitate 
a obiectelor şi le transformă în "mijloace de trai" ; 
el le imprimă forma esenţei sale,  le transformă în 
"opera şi realitatea" sa. Opera obiectuală este 
realitatea omului ; omul este aşa cum s-a realizat 
în obiectul muncii . De aceea, Marx poate spune 

107 



că în obiectul muncii omul devine obiect ual pentru 
sine însuşi, devine "pentru sine" ,  se contemplă 
el  însuşi ca obiect. "De aceea, obiectul muncii 
este obiectualizarea vieţii generice a omului , 
căci el - omul - nu se dedublează numai in­
telectual , ca în conştiinţă, ci efectiv, prin muncă 
şi se contemplă deci pe sine însuşi într-o lume 
creată de el" (p. 556). 

Obiectualizarea "vieţii generice" : căci în muncă 
nu este activ doar individul izolat , iar obiectua­
litatea muncii nu este obiectualitate doar pentru 
individul izolat sau pentru simpla pluralitate a 
indivizilor ; dimpotrivă, tocmai în muncă se rea­
lizează unirersalitatea specific umană . 

Prin aceasta am indicat cel de-al doilea caracter 
fundamental al obiectualizării : ea este o activi­
tate esenţialmente "socială" , iar omul care se 
obiectualizează, un om esenţialmente "social" .  
Cîmpul obiectual al muncii este tocmai cîmpul 
activităţii vitale comune ; în şi prin obiecte-le 
muncii, celălalt se manifestă pentru om în reali­
tatea sa. Formele de relaţii iniţiale ,  raporturile 
esenţiale ale omului cu alt om, se exprimă în 
uzajul , posesiunea, dorinţa, plăcerea comună 
etc. faţă de lumea obiectuală. Orice muncă este 
munca cu, pentru şi împotriva altora, în aşa 
fel încît de-abia în muncă oamenii se manifestă 
unii fată de altii asa cum sînt în realitate*. 
Astfel , �rice obi'ect asupra căruia omul în indi­
vidua ,itatea sa îşi aplică activitatea este "tot­
odată propria lui existenţă pentru alt om, exis­
tenta acestuia din urmă si existenta acestuia 
pentru cel dintîi" (p. 577) .  ' ' 

�,.Conceperea lumii obiectuale în totalitatea ei 
· · a  fiind "socială" , ca realitatea obiectuală a 
societăţii umane , deci ca obiectualizare umană, im­
plică determinarea ei ca realitate istorică. Lu-

* Vezi şi formula care sintetizează această concepţie 
din Sfînta familie : ". . . Aşa încît obiectul ca existenţă 
pentru om, ca existenţă obiectuală a omului ,  este totodată 
existenţa omului pentru om, relaţ ia omului cu alt om,  
comportarea socială a omului faţă de  al t om" .  

108 



mea obiectuală, întotdeauna anterioară omului, 
este realitatea unei vieţi umane trăite ,  care , deşi 
aparţine trecutului, este prezentă tocmai prin 
forma pe care a dat-o lumii obiectuale .  De aceea, 
forma nouă a lumii obiectuale nu apare decît pe 
baza şi prin suprimarea unei forme anterioare ; 
în această mişcare de suprimare a trecutului de că­
tre prezent se nasc omul real şi lumea sa : " Istoria 
este adevărata istorie naturală a omului", "actul 
său de naştere" (p .  618) ,  "generarea sa prin pro­
pria-i muncă" (p. 584).  Iar istoria nu este doar 
cadrul "devenirii" omului, ci şi al "naturii" ,  în­
trucît ea nu este o "exterioritate" ruptă de esenţa 
umană : ea aparţine obiectualităţii pe care omul 
şi-o însuşeşte şi o suprimă. " I storia universală" 
este "procesul de devenire al naturii pentru om" 
(ibid. ) .  

De-abia acum, după ce totalitatea esenţei 
umane a fost concretizată ca unitate a omului si 
naturii realizată datorită obiectuulizării practic� ­
socio-istorice , putem înţelege pe deplin definiţia 
omului ca o fiinţă generică "universală" şi "li­
beră" . I storia omului se identifică cu istoria 
"întregii naturi" ; istoria sa este o "producere şi 
o reproducere" a întregii naturi, o dezvoltare 
a existentului obiectual prin suprimarea formei 
sale anterioare. În cadrul rapor tării* "univer­
sale" a omului la întreaga natură,  aceasta nu 
este limita sa sau o exterioritate străină, care-I 
condiţionează ca o al teritate,  ci este exteriori­
zarea, confirmarea şi activitatea sa : "exteriori­
tatea este . . .  s:msibilul care se exteriorizează, 
f'are se o feră luminii , simţurilor omului" (p. 627) .  

Să rezumăm acum deter minaţiile pe care le 
conţ,ine conceptul de om înţeles ca o fiinţă uni-

* Feuerbach scrie : "Omul nu este o fiinţă particulară 
asemeni animalului ; de aceea, el nu este o fiinţă limitată 
şi  nel iberă , ci o fiinţă nelimitată, l iberă, căci universali­
tatea, nelimitarea şi l ibertatea sint inseparabile. Iar 
această libertate nu este localizată Intr-o facultate 
particulară , . . .  ci îi defineşte esenţa în totali tatea ei". 

109 



versală şi liberă. Omul se "raportează" la sine 
insuşi şi la exisţent, el poate suprima şi însuşi 
datul preexistent , conferindu-i astfel propria 
lui realitate, realizîndu-se pe sine în toate.  Această 
libertate nu contrazice nevoia şi necesitatea pe 
care Marx o descoperă iniţial în om, ci se înte­
meiază pe ele, deoarece ea este libertate doar ca 
suprimarea datului preexistent. "Activitatea vi­
tală" a omului nu este "o determinare cu care el 
se contopeşte nemijlocit", asemenea animalului 
(p. 555), ea este o "activitate liberă", întrucît 
omul se poate "deosebi" de determinarea nemij ­
locită a existenţei sale ,  poate să o "transforme 
in obiectul său" şi să o suprime ; el îşi poate 
transforma existenţa intr-un "mijloc" (p.  556), 
işi poate conferi singur realitate, poate să se 
"producă" pe sine şi obiectualitatea sa. In  acest 
sens, profund (şi nu doar biologic) ,  trebuie să 
înţelegem propoziţia sa "Omul produce omul" 
(p. 557, 578), că viaţa umană este viaţa propriu­
zis "productivă", "viaţa care lgenerează viaţă" 
(p. 555). 

Astfel ,  determinarea omului se întoarce la 
punctul de plecare : conceptul fundamental de 
"muncă". Devine clar că munca a fost conside­
rată pe bună dreptate ca o categorie ontologică: 
in măsura în care prin producerea, prelucrarea 
şi însuşirea lumii obiectuale omul îşi conferă 
realitate , in măsura in care "relaţia cu obiectul" 
constituie "manifestarea realităţii umane" (p. 
579), munca este expresia reală a libertăţii umane. 
Omul devine liber în muncă, el se realizează 
liber în obiectul muncii ; " . . .  pe măsură ce pretu­
tindeni în societate realitatea obiectuală devine 
pentru om realitatea forţelor esenţiale umane, 
realitate umană şi, de aceea, realitate a propriilor 
sale forţe esenţiale, toate obiectele devin pentru 
el obiectualizarea lui însuşi, ca obiecte care îi 
confirmă şi realizează individualitatea, ca obiecte 
ale sale, adică obiectul devine el însuşi" (p. 580). 

1 10 



I V  

I n  paragrafele anterioare am încercat s ă  pre­
zentăm determinaţia esenţei umane care stă la 
baza Manuscriselor economica-filozofice şi să ară­
tăm că ea constituie baza criticii economiei poli­
tice. Deşi am afirmat contrariul , s-ar părea că 
am rămas doar pe terenul cercetărilor filozofice 
si că am uitat că în aceste Manuscrise este vorba 
de o întemeiere a teoriei revoluţiei, deci, în ultimă 
instanţă, de praxisul revoluţionar. Este însă su­
ficient să comparăm rezultatul interpretării cu 
punctul ei de plecare pentru a constata că ne 
aflăm în punctul în care critica filozofică se 
transformă nemijlocit şi de la sine în critică prac­
tic-revoluţionară. 

Faptul de la care au plecat critica şi interpre­
tarea - deposedarea şi înstrăinarea esenţei umane 
care se exprimă în deposedarea şi înstrăinarea 
munci i ,  deci situaţia esenţei umane în facticitatea 
istorică a capitalismului - ,  acest fapt apare ca 
totală inrersare si mascare a ceea ce critica a deter­
minat ca esenta omului si a muncii umane. Munca 
nu este o "activitate liberă", autorealizare univer­
sală şi liberă a omului, ci aservire şi privare de 
realitate. Muncitorul nu este omul în totalitatea 
manifestărilor sale vitale,  ci un "non-om", un pur 
subiect fizic într-o activitate "abstractă". Obiec­
tele muncii nu sînt exteriorizări si confirmări ale 
realităţii umane a muncitorului , ci lucruri străine, 
care aparţin altuia, "mărfuri".  Datorită acestor 
realităţi , în munca înstrăinată, existenţa omu­
lui nu este un "mijloc" pentru autorealizarea lui , 
ci, invers, sinele omului devine un mijloc al sim­
plei lui existenţe : pura existenţă fizică a munci­
torului este scopul în slujba căruia este pusă 
întreaga sa activitate vitală. "Ajungem astfel Ia 
rezultatul că omul (muncitorul) se mai simte ac­
ţionînd liber doar în funcţiile sale animalice -
mîncatul , băutul şi procrearea, sau cel mult şi în 
folosirea locuinţei , a podoabelor etc. - , pe 
cînd în funcţiile sale umane el se simte numai 

1 1 1  



animal. Ceea ce este animalic devine uman, iar 
ceea ce e uman devine animalic" (p. 554) . 

Am văzut mai sus că Marx consideră această 
înstrăinare şi privare de realitate ca "expresie" 
a unei totale inversări în corn portamentul omului ca 
om : în raportul cu produsul muncii "ca obiect 
străin şi care-I domină" şi în raportul muncito­
rului cu propria sa activitate "ca activitate străină 
care nu-i aparţine" (ibid . ) .  Această reificare nu 
se limitează doar la muncitor (chiar dacă ea se 
manifestă în mod special la el), ea îl afectează 
şi pe non-muncitor, pe capitalist . "Dominaţia 
materiei moarte asupra omului" se relevă la ca­
pitalist în condiţia proprietăţii private,  în modul 
de posesiune care îi este propriu : posesia sa sem­
nifică de fapt că el este posedat , că este un  sclav 
în serviciul posesiunii. Proprietatea sa nu este 
cîmpul unei autorealizări şi confirmări libere, 
ci simplu capital : "Proprietatea privată ne-a 
făcut atît de stupizi şi de unilaterali ,  încît un 
obiect devine al nostru abia din momentul cînd 
îl avem, cînd deci există pentru noi sub forma 
de capital sau cînd este nemijlocit in posesia 
noastră,  cînd îl mîncăm, îl bem, îl purtăm pe 
corpul nostru, pe scurt cînd îl folosim . . .  iar viaţa 
căreia (aceste realizări ale proprietăţii) îi ser­
vesc drept mij loc este viaţa propri�tăţii private ,  
a muncii ş i  capitalizării" {p .  579). ( In  cele ce ur­
mează, vom reveni la determinaţia "adevăratei 
proprietăţi" care stă la baza acestei caracterizări 
a proprietăţii neadevărate. )  

Dar, dacă facticitatea istorică indică totala 
inversare a tot ceea ce este inerent determinaţiei 
esenţei umane , nu reiese de aici oare că această 
determinaţie este fără temei şi lipsită de sens, că 
este o abstractie idealistă care violentează reali­
tatea istorică ?

' 
Din 1 deologia germană, scrisă doar 

cu un an mai tîrziu decît aceste Manuscrise, 
ştim că Marx a distrus printr-o ironie sarcastică 
frazeologia hegelienilor ,  a lui Stirner şi a "ade­
văraţilor socialişti" despre "esenţa umană", des­
pre om etc. Cu a sa determinaţie a esenţei umane 

112  



nu se face Marx vinovat de greşeala pe care o 
combate ? Sau poate în tre Manuscrise şi Ideo­
logia germană s-a produs o eo titură radicală în 
concepţia lui Marx ? 

O schimbare s-a produs, dar nu în concepţie . 
Nu trebuie uitat că,  întemeind teoria revolu­
ţionară, Marx luptă pe mai multe fronturi . Pe de o 
parte , el combate pseudoidealismul şcolii hegeliene , 
pe de altă parte ,  reificarea de care se făcea vino­
vată economia politică burgheză ; la acestea se 
adaugă lupta împotriva lui Feuerbach şi a pseudo­
materialismului. Sensul şi ţelul luptei sînt diferite 
în funcţie de direcţia atacului şi a apărării. In  
Manuscrise, unde pe primul plan se  află lupta 
împotriva reificării economiei politice,  care trans­
formă o anumită facticitate istorică determi­
nată în legitate "veşnică" şi rigidă a unor pre­
tinse "raporturi de esenţă" , Marx prezintă con­
tradicţia dintre facticitate şi adevărata esenţă 
umană ; astfel este pus în lumină adevărul acestei 
facticităţi care este reconectată la istoria reală 
a oamenilor ,  de aici reieşind necesitatea depăşi­
rii ei. 

Dar un alt fapt este mai important decît re­
levarea alternanţei demersurilor datorată schim­
bării fronturilor. Opunere a esenţei şi a factici­
tăţii , a determin ări l or "omului" ş i a situaţiei sale 
istorice concrete vădeşte totala necunoaştere a 
noului punct de vedere pe care Marx îl adopta încă 
de la începutul cercetării sale. Pentru Marx , esenţa 
şi facticitatea, situaţia istoriei esenţiale şi a istoriei 
factuale nu mai constituie domenii sau planuri 
separate ,  independente unul de altul : istorici­
tatea omului este inclusă acum în determinaţ ia 
esentei sale. Nu mai este vorba deci de o esentă ' . 
umană abstractă care rămîne identică cu sine 
de-a lungul istoriei concrete ,  ci de o esenţă deter­
minabilă în istorie şi doar în istorie (aşa încît esenţa 
umană înseamnă altceva la Marx decît la Bruno 

113 



Bauer, Stirner,  Feuerbach)*.  Că totuşi sau toc­
mai de aceea în orice practică istorică a omului este 
vorba intotdeauna de om, de esenţa umană, 
acest fapt este pentru Marx , care s-a format 
tn confruntare directă cu filozofia germană cea 
mai vie , o evidenţă incontestabilă (aşa cum pen­
tru epigonii săi contrariul a devenit o evidenţă) . 
Chiar în lupta cea mai crîncenă a lui Marx îm­
potriva filozofiei germane în declin trăieşte un 
elan filozofic, pe care doar o ignoranţă deplină 
îl poate interpreta ca pe un spirit distructiv. 

Recunoasterea istoricitătii esentei umane nu 
înseamnă identificarea isto�iei esentiale a omului 
cu istoria sa factuală. Am văzut dtai înainte că 
omul nu se identifică niciodată nemij locit cu 
"activitatea sa vitală" , că se "deosebeşte" de ea, 
se "raportează" la ea. La om existenţa şi esenţa 
se separă : existenţa sa este un mij loc pentru 
realizarea esenţei sale sau , în condiţiile înstrăi­
nării , esenţa devine un mij loc pentru simpla sa 
existenţă fizică (p . 566) .  Dacă esenţa şi existenţa 
se pot separa astfel ,  iar reunirea lor ca realizare 
faptică constituie sarcina liberă propriu-zisă a 
praxisului uman, atunci acolo unde facticitatea 
a ajuns pînă la inversarea totală a esenţei umane 
suprimarea radicală a acestei facticităţi consti­
tuie sarcina supremă. Tocmai concepţia intransi­
gentă despre esenţa umană se află la baza revo­
luţiei radicale ; situaţia factuală a capitalismului 
nu constituie doar o criză economică sau politică,  
ci o catastrofă a esenţei umane ; din acest motiv, 
orice simplă reformă economică sau politică este 
condamnată dinainte la eşec : singura soluţie 
reală o constituie abolirea catastrofică a situaţiei 
de fapt prin reroluţ ia totală. Doar pe această 
temelie, a cărei soliditate nu poate fi afectată 

* 1 deologia germană spune despre critica din Analele 
franco-germane : "Intrucit ea folosea încă frazeologia 
filozofică, expresiile filozofice tradiţionale întllnite cum 
ar fi <<esenţa umană •>, <<gen •> etc. îndreptăţeau pe teoreti­
cienii germani să creadă, aşa cum doreau , că era vorba 
de o nouă aranjare a veşmintelor lor teoretice uzate". 

1 14 



doar prin argumente economice sau politice, 
se poate ridica întrebarea referitoare la condiţiile 
istorice şi la agenţii istorici ai revoluţiei : teoria 
luptei de clasă şi a dictaturii proletariatului. 
Orice critică ce se ocupă doar de această teorie 
fără să analizeze fundamentul ei îsi ratează obiec-
tul . 

· 

Vom discuta acum Manuscrisele ca o pregătire 
a unei teorii pozitive a revoluţiei , modul în care 
ele tratează suprimarea reală a reificării, supri­
marea muncii înstrăinate şi a proprietăţii private. 
Examenul nostru se va limita din nou la situaţiile 
esenţiale care întemeiază fenomenele economice 
şi politice , manifestindu-se prin ele. Această teo­
rie pozitivă a revoluţiei include - aşa cum vom 
arăta - şi cercetarea originilor reificării : cerce­
tarea condiţiilor istorice ale proprietăţii private 
şi ale naşterii ei . In ceea ce urmează, vom răspunde 
în principal la două întrebări : 1. Cum caracteri­
zează Marx suprimarea realizată a proprietăţii pri­
vate , deci situaţia esenţei umane după revoluţia 
totală ? 2. Cum tratează Marx problema originii 
proprietăţii private, naşterea şi dezvoltarea rei­
ficării ? Marx însuşi a formulat explicit aceste 
întrebări ; răspunsul poate fi găsit in special la 
paginile 558- 559 şi 576-581 . 

lnstrăinarea totală şi privarea totală de rea­
litate a omului au fost explicate prin instrăinarea 
muncii. Din analiză a rezultat că proprietatea 
privată este modul în care munca instrăinată 
"trebuie să se exprime şi să se manifeste în rea­
litate" (p. 558) , ca realizare a acestei înstrăinări. 
(Vom reveni asupra relaţiei dintre munca in­
străinată şi proprietatea privată.) Cum suprimarea 
instrăinării - dacă este o suprimare reală (şi 
nu doar una "abstractă" , teoretică) - trebuie să 
suprime forma reală a înstrăinării , realizarea ei, 
întreaga mişcare revoluţionară îşi găseşte nece­
sarmente atît baza empirică cit şi cea teoretică in 
mişcarea proprietăţii private sau, mai precis, 
în sfera economicului (p. 576). 

115 



.Datorită acestei legături cu munca înstrăinată, 
proprietatea privată devine mai mult decît o 
categorie econo mică particulară.  Marx subli­
niază acest "mai mult" conţinut în conceptul 
proprietăţii private : "Această proprietate pri­
vată ,ma�erială, nemijlocit sensibilă este expresia 
materială,  sensibilă a vieţii umane înstrăinate . 
Mişcarea proprietăţii private - producţia şi 
consumul - este manifestarea sensibilă a în­
tregii producţii de pînă acum, adică realizarea 
sau realitatea omului" (p .  576) . Că "producţia" ,  
a cărei "manifestare" este mişcarea proprietăţii 
private,  nu este producţia economică,  ci actul 
autoproducerii întregii vieţi umane reiese din 
adăugirea explicativă ataşată de Marx : "adică 
realizarea . . .  omului" . In alt loc, Marx defineşte 
mai precis măsura în care proprietatea privată 
exprimă mişcarea vieţii umane înstrăinate : "După 
cum proprietatea privată este doar expresia sen­
sibilă a faptului că omul devine obiectual pentru 
el însuşi şi totoda�ă, dimpo �rivă, un obiect in­
uman şi străin lui însuşi , că manifestarea lui de 
viaţă este înstrăinarea lui de viaţă, iar realizarea 
lui - privare de realitate  . . .  , tot astfel supri­
marea pozitivă a proprietăţii private. . .  este mai 
mult decît o suprimare economică : << aproprierea >> 
pozitivă a întregii realităţi umane" (p.  578- 579). 
Proprietatea privată este expresia reală a modu­
lui în care se obiectualizează omul înstrăinat, a 
modului în care se produce pe sine şi lumea sa 
obiectuală si se realizează în ea. Există deci o 
realizare a 

'
unui întreg comportament uman, nu 

o "stare" de fapt exterioară omului*,  o "sim­
plă esenţă obiectuală" (p. 570) . 

* Această trecere de la starea exterioară omului la 
comportamentul uman i lustrează încă o dată modul 
nou de a pune problema specific teoriei lui Marx , care 
nu se opreşte la reificarea abstractă, ci în ţelege lumea 
obiectuală ca un cîmp al practicii social-istorice . Marx 
arată că această manieră de a pune problema pătrunsese 
deja în economia politică tradiţională atunci cînd Adam 
Smith a recunoscut munca drept un principiu al economiei 
(p. 570 ) .  Sensul ei a fost însă curînd pierdut din vedere, 

116  



Dar dacă proprietatea privată este rezultatul 
realizării unui comportament înstrăinat şi pri­
vat de realitate ,  atunci proprietatea privată 
însăşi nu este decît forma înstrăinată şi privată 
de realitate a unui comportament uman auten­
tic şi esenţial . Prin urmare,  trebuie să existe 
două "forme" reale de proprietate : o formă înstrăi ­
nată şi una adevărată,  o proprietate privată şi 
"o  proprietate autentic umană" (p.  560)* .  Tre­
buie să existe o "proprie tate" care aparţine 
esenţei umane ; comunismul pozitiv, departe de 
a însemna simpla lichidare a oricărei proprietăţi, 
va restabili tocmai acea proprietate cu adevărat 
um ană. 

Ce este deci această proprietate autentic umană 
şi cum putem "defini esenţa generală a proprie­
tăţii private - ca rezultat al muncii înstrăinate ­
în relaţia ei faţă de proprietatea autentic umană 
şi socială ?"  (p.  560).  Răspunsul la această 
întrebare trebuie să lămurească, totodată,  sensul 
şi ţelul suprimării pozitive a proprietăţii private. 
" Sensul proprietăţii private - desprinsă din 
înstrăinarea ei - constă în existenta obiecte­
lor esenţiale pentru om atit ca obiecte ale plăcerii , 
cît şi ca obiecte ale activităţii" (p. 602) .  

Aceasta este determinaţia pozitivă cea mai 
generală a adevăr atei proprietăţi : prezenţa tutu­
ror obiectelor de care omul are nevoie pentru 
a-şi realiza liber esenţa şi posibilitatea de a 
dispune de ele .  Această prezenţă a obiec­
telor şi posibilitatea de a dispune de ele se 
realizează ca proprietate - ceea ce nu este de 
la sine înţeles,  ci se bazează pe faptul că omul 
nu are niciodată simplu şi nemijlocit lucrurile de 

întrucît această economie politică "n-a făcut decît să 
formuleze legile muncii înstrăinate" (p. 559, sublinie­
rea mea. - H.M. ) .  

* ln Ideologia germană, Marx critică vehement toc­
mai conceptul de "proprietate autentic umană" (în spe­
cial în polemica împotriva "adevăraţilor social işti" ) ;  
aici , unde Marx întemeiază teoria revoluţiei , acest concept 
are o cu totul alt�t semnificaţie decît la Stirner şi la 
"adevăraţii socialişti". 

117 



care are nevoie , ci posedă obiectele cu adevărat 
doar atunci cînd şi le-a apropriat .  Astfel ,  sensul 
muncii este de a oferi omului obiecte prelucrate 
pentru a şi le apropria, de a le transforma în 
lumea autorealizării sale libere şi a activităţii 
sale libere . Esenţa proprietăţii constă în "apro­
priere" ; proprietatea se întemeiează pe un anumit. 
mod de apropriere şi de realizare apropriantă, şi 
nu doar pe simplul fapt de a avea şi poseda. 
Noul concept de apropriere şi proprietate trebuie 
definit acum mai precis. 

Am văzut că proprietatea privată constă într-o 
formă neautentică de a avea şi a poseda obiecte.  
In cadrul proprietăţii private ,  un obiect devine 
"proprietate" doar atunci cînd este "utilizat" ,  iar 
această utilizare constă fie în consumarea directă 
a obiectului, fie în posibilitatea de a fi capitali­
zat . "Activitatea vitală" este subordonată pro­
prietăţii , in loc ca proprietatea să fie subordonată 
activităţii vitale libere ; nu este apropriată "reali­
tatea omului" , ci obiectele ca lucruri (bunuri şi 
mărfuri) şi chiar această apropriere este "uni­
laterală" : ea se limitează la conduitele fizice ale 
omului şi la obiectele care-i pot procura în mod 
nemijlocit plăcere sau care pot fi capitalizate .  
Dimpotrivă, "proprietatea autentic umană",  în 
aproprierea ei adevărată, este caracterizată în 
felul următor : "aproprierea sensibilă pentru om 
şi de către om a esenţei şi vieţii umane , a omului 
obiectual , a lucrurilor produse de om nu trebuie 
înţeleasă numai in sensul de folosire directă, 
unilaterală, nu numai in sensul de a poseda, de a 
avea. Omul îşi apropriază esenţa sa omnilaterală 
într-un mod omnilateral , deci ca om total" .  In  
continuare, Marx determină mai precis această 
apropriere universală : "Fiecare din relaţiile sale 
umane cu lumea - văzul, auzul , mirosul , gustul , 
pipăitul , gîndirea, contemplarea, simţirea, voinţa, 
activitatea, iubirea, pe scurt toate organele indi­
vidualităţii sale - . . .  sînt , în relaţia lor obiectuală 
sau in relaţia lor cu obiectul , aproprierea acestuia, 
aproprierea realităţii umane" (p. 579) . 

1 18 



Astfel ,  aproprierea care întemeiază proprieta­
tea devine, dincolo de orice raport economic şi 
juridic, o categorie care cuprinde raportarea uni­
versală şi liberă a omului la lumea obiectuală : 
raportul său cu obiectul pe care şi-1 apropriază 
este un raport "total",  un raport care "emanci­
pează" toate simţurile umane ; omul întreg se 
simte acasă in întreaga lume obiectuală, ca in 
"opera şi realitatea sa" ; suprimarea economică 
şi juridică a proprietăţii private nu încheie, ci 
inaugurează revoluţia comunistă. Această apro­
priere universală şi liberă este munca, deoarece, 
aşa cum am văzut , raportul specific uman cu 
obiectul este un raport creator, care instituie şi 
modelează. Munca nu mai este însă o activitate 
înstrăinată şi reificată, ci o autorealizare şi exte­
riorizare universală. 

ln acest mod, reificarea este înlăturată şi de 
acolo unde se fixase în modul cel mai profund şi 
mai periculos : conceptul de proprietate. Omul 
nu se mai pierde în lumea obiectuală, obiectuali­
zarea sa nu mai este reificare dacă obiectele sînt 
sustrase posesiunii "exclusive" pentru a rămîne 
opera şi realitatea celui care s-a "produs" şi reali­
zat în ele.  Iar cel care s-a realizat în ele nu este 
individul izolat sau o pluralitate abstractă de 
indivizi , ci omul social, omul ca fiinţă socială. 
Reîntoarcerea omului în proprietatea sa adevă­
rată este întoarcerea în esenţa sa socială, elibe­
rarea societăţii. 

V 

"Omul nu se pierde în obiectul său decit atunci 
eînd acesta devine pentru el obiect uman sau om 
obiectualizat . Asta este posibil numai atunci cînd 
obiectul devine pentru el obiect social, el tnsuşi 
devine pentru sine fiinţă socială, după cum socie­
tatea devine pentru el esenţă în acest obiect" 
(p.  580) .  Deci pentru a realiza înlăturarea schi­
ţată mai sus a reificării trebuie împlinite două 
condiţii : raporturile obiectuale trebuie să devină 

1 1 9  



raporturi umane , adică sociale ; aceste raporturi 
trebuie recunoscute si mentinute constient ca atare . 
Aceste două condiţii sînt �nite  in rr{od fundamen­
tal în sensul că rapor turile obiectuale pot deveni 
raporturi social-umane doar atunci cînd omul 
le  recunoaste ca atare în cunoasterea de sine si a 
obiectului.

' 
Regăsim astfel rolul

' 
central pe ca�e îl · 

j oacă o c unoa�tere determinată (o  devenire-pen­
tru-sine a omului) în cadrul fundarnentării teoriei 
marxis te .  Dar în ce măsură o cunoaştere, cunoaş­
terea obiectualizării ca o obiectualizare socială, 
poate deveni plrghia efectivă a suprimării ori­
cărei reificări ? 

Stim că obiectualizarea este esentialmente o 
activitate socială, că omul se cunoaşte ca fiinţă 
socială tocmai în obiectele sale si în munca exerci­
tată asupra lor .  Inţ Jlegimoa obiectualizării care 
depăşeşte reificarca este  înţelegerea societăţii ca 
subiect al obiectualizării . Căci societatea nu 
există ca un subiect exterior indivizilor ; Marx 
avertizează în mod expres că societatea nu tre­
buie opusă indivizilor ca o enti tate de-sine-stătă­
toare : "Mai întîi de toate trebuie să evităm a 
opune din nou "societatea" ca abs tracţie individu­
lui. Individul este o fiinţă socială. Manifestarea 
lui de viaţă, chiar dacă nu apare sub forma direc­
tă a unei manifestări de viaţă colective , săvîrşită 
împreună cu alţii , este deci o manifestare şi afir­
mare a vieţii sociale" (p.  578) . 

Cunoasterea obiectualizării însE.amnă a cunoas­
te  modui şi mij loacele prin care omul şi lumea sa 
obiectivă ca relaţ ii sociale au devenit ceea ce sînt , 
înseamnă cunoast3rea situatiei social -istorice a 
omului . Cunoaşt�rea nu este ' o simplă cunoaştere 
teoretică, o contemplare neangajată ,  ci ea  este 
"praxis" : abolirea existentului şi transformarea 
l ui în "mij loc" al unei autorealizări libere .  Cunoaş­
terea situaţiei social-istorice este ,  totodată, re ­
cunoaşterea unei  misiuni care angajează şi  care 
impune dato rii : realizarea practică a realităţii 
"autentic umane" care este  cerută de această si­
tuaţie,  în cadrul acestri situaţii . 

120 



De aici reiese , totodată,  că cunoaşterea din care 
rezultă misiunea nu este accesibilă tuturora ; ea 
este accesibilă doar celor pe care situaţia social­
istorică îi pregăteşte pentru aceasta (nu putem 
prezenta aici modul în care , în situaţia analizată 
de Marx, proletariatul devine purtătorul acestei 
cunoaşteri ; la sfîrşitul " Introducerii la critica 
filozofiei hegeliene a dreptului" ,  găsim o formulare 
concisă a lui Marx asupra acestei probleme) .  
Această misiune nu este "misiunea" "omului", ci 
o anumită misiune istorică impusă de o anumită 
situaţie istorică. De aceea este necesar ca "supri­
marea instrăinării să pornească de la forma înstrăi­
nării care este forţa dominantă" (p. 592). Obli­
gată să ţină seama de condiţiile impuse de istorie , 
practica abolirii trebuie să fie receptivă faţă de 
aceste condiţii , să şi le însuşească pentru a putea 
fi o abolire reală. Doar dacă cunoaşterea obiec­
tualizării , ca o cunoaştere a situaţiei social-isto­
rice a omului, degajează condiţiile istorice ale 
acestei situaţii , capătă ea forţa şi concreteţea prac­
tică, datorită cărora poate deveni o pîrghie a 
revoluţiei . Acum înţelegem pe deplin de ce pro­
blema originii înstrăinării , cunoaşterea originii 
proprietăţii private constituie o parte integrantă 
a teoriei pozitive a revoluţiei. 

In tratarea problemei originii proprietăţii pri­
vate se manifestă "metodica" nouă, deschizătoare 
de drumuri a teoriei lui Marx. El nutreşte con­
vingerea fermă că omul care este conştient de 
istoria sa nu se poate afla într-o situaţie pe care 
să n-o fi creat el şi că e l  singur se poate elibera 
din orice situaţie. Această convingere este expri­
mată deja în conceptul de libertate din Manu­
scrise ; ea este prezentă în teza că eliberarea clasei 
muncitoare nu poate fi decît opera clasei mun­
citoare însăşi prin intermediul condiţionării eco ­
nomice. Această teză vine în "contradicţie" cu 
materialismul istoric doar atunci cînd el este în­
ţeles greşit , ca materialism vulgar. Dacă relaţi­
ile de producţie s-au transformat în "cătuşe" , 
dacă au devenit o forţă străină care determină 

121 



omul , acest lucru a fos t  posibil  doar pentru că 
omul şi-a înstrăinat el însuşi puterea sa asupra 
relaţiilor de producţie. Acest lucru este adevărat 
chiar dacă admitem că relaţiile de producţie sînt 
determinate primar de forţele de producţie "natu­
rale" preexistente în mediu (de exemplu, condiţii 
climaterice şi geografice, calitatea solului , mate­
riile prime pure ) ,  şi nu se ţine seama că toate 
aceste condiţii există întotdeauna sub o formă 
transmisă istoric, că sînt integrate în anumite 
forme de relaţii social·umane . Căci situaţia umană 
determinată de astfel de forţe de producţie 
preexistente devine o situaţie social-istorică de-abia 
prin aceea că omul reacţionează la acest dat 
prin modul în care şi-1 însuşeşte .  În realitate, 
raporturile de producţie reificate,  care au devenit 
forţe străine şi dominatoare , sînt întotdeauna 
obiectualizări ale anumitor moduri de compor­
tare ale omului social , iar înlăturarea înstrăină­
rii care se exprimă în aceste raporturi de producţie 
poate fi totală şi reală doar dacă ea poate fun­
damenta revoluţia economică pe această compor­
tare. Astfel ,  întrebarea relativă la originea pro­
prietăţii private se transformă în următoarea în­
trebare : prin ce comportament s-a autodeposedat 
omul de proprietate ? " Se pune însă întrebarea :  
cum a ajuns omul să-şi înstrăineze munca ? Care 
sînt în esenţa dezvoltării umane rădăcinile aces­
tei înstrăinări ?" Şi, conştient de importanţa hotă­
rîtoare a acestui mod nou de a pune problema, 
Marx adaugă : " în soluţionarea acestei probleme 
am şi făcut un mare pas înainte reducînd problema 
originii proprietăţii private la aceea a raportului 
dintre munca înstrăinată si mersul dezvoltării 
omenirii. Căci atunci cînd oamenii vorbesc despre 
proprietatea privată,  ei cred că au de-a face cu 
eeva din afara omului ; iar atunci cînd vorbesc 
despre muneă,  au de-a face direct cu omul însuşi" 
(p. 560) . 

Răspunsul complet la această întrebare nu se 
află în Manuscrisele economica-filozofice, ci în 
critiea ulterioară a economiei politice . Manuscri-

122 



sele conţin dovada, bazată pe determinaţia esenţei 
umane, că obiectualizarea poartă în sine ten­
dinţa reificării, iar munca tendinţa înstrăinării, că 
prin urmare reificarea şi înstrăinarea nu sînt fapte 
istorice pur întîmplătoare .  Şi în legătură cu aceasta 
Marx arată cum muncitorul însuşi prin înstrăi­
narea sa "produce" (p . 558-559) non-muncitorul 
şi implicit dominaţia proprietăţii private ,  că el 
îşi are destinul în propriile mîini nu doar în elibe­
rare , ci chiar la începutul înstrăinării .  

Marx defineste înstrăinarea c a  autoînstrăinare 
într-un pasaj �eferitor la adevărata realizare a 
Fenomenologie i lui Hegel : " Raportarea reală ,  ac­
tivă, a omului la sine ca fiinţă generică . . .  este posi­
bilă numai dacă omul exteriorizează efectiv toate 
forţele lui generice ,  . . .  se raportează la ele ca la 
nişte obiecte ,  lucru care la rîndul său este posibil 
de la început numai sub forma înstrăinării" 
(p. 614, sublinierea mea.  - H. M) .  

De c e  acest lucru este posibil la început doar în 
forma înstrăinării ? Pasajul citat nu oferă nici o 
explicaţie şi de fapt ea nu poate fi găsită, căci 
noi ne aflăm în fata unei realităti care îsi are rădă­
cinile în faptul că omul este o fiinţă "obiectuală" 
şi care nu poate fi indicată decît în acest mod. 
Este vorba de nevoia omului - interpretată mai 
sus - de obiecte exterioare , care nu aparţin 
esenţei lui şi îl domină ; el trebuie să se raporteze 
la ele ca la obiecte exterioare,  deşi ele devin obiecte 
reale de-abia prin el şi pentru e l .  Mai întîi omul 
întîlneşte obiectele nemijlocit tocmai ca obiecte 
exterioare ,  străine ; ele devin realmente obiecte 
umane , obiectualizări ale omului doar prin apropri­
erea constientă social-istorică. Deci exteriorizarea 
omului tinde mai întîi spre înstrăinare ,  obiectuali­
zarea spre reificare ,  astfel încît realitatea sa uni­
versală şi liberă este posibilă doar ca negaţia nega­
ţiei , ca suprimare a unei înstrăinări şi întoarcere 
la sine . 

Prin întemeierea posibilităţii muncii înstrăi­
nate în esenţa umană, filozofia şi-a încheiat misiu­
nea, revenind analizei istorica-economice sarcina 

123 



de a descoperi originea reală a înstrăinării. Pentru 
Marx, punctul de plecare al acestei analize este 
diCJiziunea muncii (p. 597 ) .  Nu putem insista 
aici mai mult asupra acestei probleme ; vom pre­
zenta doar modul în care Marx arată că odată 
cu înstrăinarea muncii muncitorul "produce" do­
minaţia capitaliştilor şi implicit a proprietăţii 
private .  Această cercetare începe cu propoziţia : 
"Orice înstrăinare a omului de sine însuşi şi de 
natură se manifestă în relatia în care el se situ­
ează pe sine - şi situează

' 
şi natura - faţă de 

alţ i oameni diferiţi de el" (p. 558, sublinierea mea 
- H. M) .  Contextul acestei propoziţii ne este 
cunoscut : raportarea omului la obiectul muncii 
sale este nemij locit raportarea sa la alţi oameni 
împreună cu care el posedă acest obiect şi pe 
sine însuşi ca obiect social . Ca atare ,  cînd munci­
torul , în autoînstrăinarea muncii sale,  resimte 
obiectul ca pe un obiect străin, care-I domină, 
care nu-i aparţine, aceasta nu înseamnă că respec­
tivul obiect nu aparţine nimănui, că îi stă în faţă 
asemenea unui lucru extrauman. "Dacă produsul 
muncii nu aparţine muncitorului , dacă i se opune 
muncitorului ca o putere străină, aceasta este 
posibil numai pentru că produsul aparţine unui 
alt om şi nu muncitorului" (p. 557) .  Datorită 
înstrăinării muncii, muncitorul devine nemijlo­
cit sclav în serviciul unui stăpîn. "Dacă omul se 
raportează la produsul muncii sale . . .  ca la un obiect 
străin . . .  , aceasta înseamnă că stăpîn al acestui 
ob iect este un alt om, străin lui . . .  Dacă omul se 
raportează la propria sa activitate ca la o activitate 
neliberă, aceasta înseamnă că el  se raportează 
la ea  ca la o activitate pusă în slujba unui alt 
om, aflată sub dominaţia lui ,  supusă constrîn­
gerii şi jugului lui" (p. 558) . 

De aici nu reiese că la început există un stă­
pîn care îşi supune un alt om, îl înstrăinează în 
munca sa, îl transformă în simplu muncitor,  iar 
pe sine însuşi în non-muncitor ; de asemenea nu 
reiese că raportul dintre stăpîn şi sclav este simpla 
urmare a înstrăinării muncii , ci că înstrăinarea 

1 24 



muncii ca înstrăinare de activitate proprie şi de 
obiectul ei este prin sine însăşi raportul dintre 
muncitor şi non-muncitor, dintre sclav şi stăpîn. 

Aceste distincţii par secundare,  iar în analiza 
ulterioară,  pur economică,  ele trec pe ultimul plan . 
Cu toate acestea,  în contextul Manuscriselor ele 
trebuie subliniate deoarece fac parte din exame­
nul critic de o importanţă hotărîtoare pe care Marx 
îl face tezelor lui Hegel .  Aici dominaţia şi servitu­
tea nu sînt concepte care desemnează relaţii de 
producţie , forme de relaţii (precapitaliste sau 
ale capitalismului timpuriu), ci ele desemnează 
în general situaţia socială a omului în raporturile 
proprii muncii înstrăinate. Prin această semnifi­
caţie , ele trimit la categoriile ontologice de domi­
naţie şi servitute ,  aşa cum le dezvoltă Hegel în 
Fenomenologie*. Nu ne vom opri aici asupra modu­
lui în care Marx caracterizează în continuare 
raportul dintre dominaţie şi servitute ; vom evi­
denţia doar cîteva determina ţii importante : 
"Tot ce apare la muncitor ca actiflitate de depose­
dare,  de înstrăinare, apare la non-muncitor ca 
stare de alienare, de înstrăinare" (p.  561 ) .  

Ştim că suprimarea înstrăinării (care î i  afec­
tează în egală măsură pe stăpîn şi pe sclav, deşi 
nu în acelaşi mod) se poate întemeia doar pe 
înlăturarea reificării , adică pe cunoaşterea prac­
tică a activităţii de obiectualizare în situaţia ei 
social-istorică. Dar, întrucît omul nu poate ajunge 
la cunoaşterea reală a lui î�suşi , a celorlalţi şi a 
lumii obiectuale în situatia lor social-istorică 
decît în muncă şi în obiecte!� muncii sale, înseamnă 
că stăpînul ca non-muncitor nu are acces la această 
cunoaştere. Din faptul că pentru el ceea ce este 
o activitate umană apare ca o stare de lucruri, 
rezultă că muncitorul are faţă de el o superiori­
tate irecuperabilă :  muncitorul este factorul pro­
priu-zis al suprimării ; înlăturarea reificării nu 

* Pentru o analiză mai detaliată a acestei probleme 
vezi studiul meu Zum Problem der Dialektik, în Die Gesel­
lschaft, 193 1 ,  Heft 1 2 .  

125 



poate fi decit opera sa. Stăpînul poate avea acces 
la cunoaştere doar dacă devine muncitor, adică 
dacă îşi suprimă propria esenţă. 

Din orice punct am aborda-o şi în orice direcţie 
am prelungi-o ,  teoria care se naşte din critica 
filozofică şi din întemeierea economiei politice se 
dovedeşte o teorie practică, o teorie al cărei sens 
imanent (impus de caracterul obiectului ei) este 
o practică determinată ; doar o anumită practică 
poate rezolva sarcinile proprii acestei teorii . "Ve­
dem că rezolvarea opoziţiilor teoretice este posibi­
lă numai pe cale practică,  numai prin interme­
diul energiei practice a oamenilor şi că de aceea 
ea nu este nicidecum o sarcină exclusivă a cu­
noaşterii, ci o sarcină vitală reală, pe care filo­
zofia n-a fost în stare s-o rezolve tocmai pentru 
că a văzut în ea  o sarcină pur teoretică" (p.  581 ) .  
Putem completa această propoziţie spunînd : sar­
cină pe care filozofia o poate rezolva dacă o con­
cepe ca pe o sarcină practică, deci dacă se su­
primă ca filozofie pur teoretică, adică dacă se 
"realizează" ca filozofie. 

Marx numeşte teoria practică ce rezolvă această 
sarcină "umanism real" ,  întrucît ea situează in 
centrul ei omul ca o fiinţă social-istorică şi îl 
identifică cu "naturalismul" în măsura în care 
realizarea lui cuprinde unitatea omului şi a natu­
rii : "naturalitatea omului" şi "umanitatea naturii" .  
Dacă schiţa umanismului real pe  care Marx îşi 
întemeiază teoria nu corespunde cu ceea ce se 
înţelege de obicei prin "materialismul" lui Marx, 
această contradicţie coincide cu sensul gîndirii 
lui Marx : "Vedem aici că naturalismul consecvent 
sau umanismul se deosebeşte atît de idealism, 
cit şi de materialism şi este totodată adevărul 
amîndurora care le reuneşte pe amîndouă" (p . 617 ) .  

VI 

Ne mai rămîne să ne referim pe scurt la critica 
pe care Marx o face lui Hegel şi care trebuia să 
constituie capitolul final al Manuscriselor. Putem 

126 



să ne mulţumim doar cu o foarte scurtă prezentare, 
deoarece în cuprinsul interpretării pe care am 
dat-o criticii economiei politice am tratat şi mo­
dul în care Marx dezvoltă aspectul pozitiv al cri­
ticii lui Hegel (determinarea omului ca o fiinţă 
"obiectuală" , social-istorică, practică) . 

Marx începe prin a sublinia necesitatea de a 
răspunde la întrebarea încă nesoluţionată : "In 
ce  raport ne aflăm noi cu dialectica hegeliană?" 
(p.  607) .  Punerea acestei probleme la sfîrşitul 
criticii pozitive a economiei politice şi a întemeie­
rii criticii revoluţionare demonstrează că Marx 
era conştient că se înscrie în cadrul cîmpului 
problematic hegelian şi că el resimţea acest lucru 
- spre deosebire de aproape toţi hegelienii şi 
de aproape toţi cei care s-au numit continua­
torii lui - ca pe o datorie ştiinţifico-filozofică 
faţă de Hegel. După ce se referă pe scurt la Bruno 
Bauer, Strauss etc. , a căror "critică critică" ră­
mîne prizoniera logicii hegeliene , Marx trece la 
Feuerbach, "singurul gînditor la care observăm 
o atitudine serioasă faţă de dialectica hegeliană ; 
el este singurul care a făcut adevărate descoperiri 
în acest domeniu" (p .  608) . Marx aminteşte trei 
din aceste descoperiri : 1 .  Feuerbach a recunoscut 
în filozofie (adică în filozofia pur speculativă a 
lui Hegel) "o altă formă şi un alt mod de existenţă 
al înstrăinării esenţei umane" (p. 609).  2. El a 
întemeiat "materialismul adevărat" ,  transformind 
"relaţia socială dintre om şi om" în principiu fun­
damental al teoriei sale .  3. Prin acest principiu, 
el a opus "pozitivul care se sprij ină pe sine însuşi" 
simplei "negaţii a negaţiei" hegeliene care nu poate 
depăşi negativitatea. Astfel ,  Marx schiţează, tot­
odată, cele trei direcţii fundamentale ale propriei 
sale critici la adresa lui Hegel , direcţii pe care le 
vom analiza în continuare .  "Trebuie să începem cu 
<<Fenomenologia )} lui Hegel ,  care este adevă­
ratul izvor şi adevărata taină a filozofiei hegeliene" 

127 



( p. 610) .  De la  început , Marx atacă filozofia hege­
liană în punctul în care originea ei nu este încă 
mascată : Fenomenologia. Dacă la început s-ar 
părea că este vorba doar de o critică a ceea ce 
se numeşte în mod curent " dialectica" lui Hegel ,  
acum devine clar că dialectica criticată de Marx 
constituie de fapt bazele şi "conţinuturile" filozo­
fiei hegeliene , şi nu metoda ei (pretinsă) . Criticînd , 
Marx relevă, totodată, ceea ce este pozitiv, marile 
descoperiri ale lui Hegel ; şi numai pentru că Marx 
găseşte la Hegel descoperiri într-adevăr pozitive 
pe care el poate şi trebuie să le dezvolte ,  filozo­
fia lui Hegel poate deveni obiect al criticii sale.  
Mai întîi vom prezenta partea negativă a criticii 
lui Marx : "insuficienţele lui Hegel", pentru ca 
apoi să relevăm pozitivul acestui negativ, aşa 
încît insuficientele se dovedesc insuficiente ale 
unor stări de iucruri reale . 

' 

In  Fenomenologie Hegel dă "expresia speculativă" 
a mişcării istoriei "esenţei umane" , dar nu a istoriei 
sale reale , ci doar "a istoriei naşterii sale" (p. 610) .  
Cu alte cuvinte ,  el scrie istoria esenţei umane care 
face din om ceea ce este, istorie care se petrece ori 
de cîte ori se petrece istoria reală a omului. Chiar 
prin această caracterizare generală Marx sur­
prinde mai profund şi mai exact decît majoritatea 
interpreţilor lui Hegel sensul Fenomenologiei .  
Situat în centrul problematicii lui Hegel, Marx 
îşi expune critica : Hegel ratează de la început 
această esenţă umană a cărei istorie o scrie , întru­
cît el o concepe doar ca pe o "conştiinţă de sine 
abstractă" ("gîndire'\ "spirit") ,  scăpînd din vedere 
adevărata ei plenitudine concretă: "Pentru He­
gel ,  esenţa umană, omul sînt echivalente cu con­
ştiinţa de sine" (p. 614) .  Istoria esenţei umane se 
desfăşoară ca simplă istorie a conştiinţei de sine , 
ha chiar ca o istorie în cadrul conştiinţei de sine . 
Ceea ce Marx consideră ca fiind hotărîtor pentru 
determinarea esenţei umane , situîndu-le în cen­
trul întemeierii teoriei sale - "obiectualitatea" 
omului, "obiectualizarea" sa esenţială - ,  apare la 

128 



Hegel răsturnat , într-o interpretare falsă. Obiectul 
(adică obiectualitatea ca atare) este la Hegel doar 
obiect pentru conştiinţă, în primul rînd în sensul 
că conştiinţa este "adevărul" obiectului,  iar acesta 
doar negativitatea conştiinţei ; obiectul este 
"instituit" ( cnat ,  produs) de către conştiinţa însăşi 
ca deposedare şi înstrăinare a ei ; el trebuie "su· 
primat" din nou de către conştiinţă,  "readus" în 
conştiinţă.  Deci obiectul e ste,  potrivit existenţei 
sale ,  simplă negativitate ,  neant (p. 619) ,  simplu 
obiect al gîndirii abstracte ,  căci la Hegel conşti­
inţa de sine este redusă la gîndirea abstractă. 
"Principalul este că obiectul conştiinţei nu este 
nimic altceva decît conştiinţa de sine ; sau , cu 
alte cuvinte ,  obiectul nu este nimic altceva decît 
conştiinţa de sine obiectualizată,  conştiinţa de 
sine ca obiect . . .  Este vorba aşadar de depăşirea 
obiectului conştiinţei . Obiectualitatea ca atare 
este considerată ca o relaţie înstrăinată a omului,  
ca o relaţie care nu corespunde esenţei umane . . .  " 
(p .  614) .  Dimpotrivă , Marx consideră obiectualita­
tea ca tipul de relaţie specific uman prin care 
omul îşi poate manifesta şi realiza e senţa ; obiec­
tualizarea este înţeleas:1 ca o obiectualitate "re­
ală" ,  ca "opera" muncii umane , nu ca obiect al 
conştiinţ,ei abstracte .  Din acest punct de vedere, 
Marx poate spune că Hegel consideră omul ca 
pe "o  fiinţă nonobiectuală ,  spiritual ă" (p. 614) . 
Această fiintă care nu are niciodată de-a face cu 
obiecte real� , ci doar cu negativitatea sa, pe care 
o instituie singură, fiinţă care în "alteritatea sa 
ca atare" se află întotdeauna "la sine" - o astfel 
de fiinţă este în fond o fiinţă "nonobiectuală" , iar 
"o fiinţă nonobiectuală este o nonfiinţă" (p. 617) .  

Prin aceasta este supusă criticii şi '' pretenţia 
Fenomenologiei de a reda mişcarea istoriei esen­
ţei umane . Dar dacă această fiinţă, despre a cărei 
istorie este vorba, este o "nonfiinţ.ă", atunci şi 
aceas tă istorie este o istorie "nonesenţială".  Marx 
consideră că descoperirea hegeliană a mişcării 
istoriei omului constă în mişcarea "autoobiectuali-

129 



zării ca deposedare de sine şi autoînstrăinare" 
(p. 623) şi a suprimării (aproprierii) acestei înstrăi­
nări, aşa cum ea se repetă în diferite forme de-a 
lungul întregii Fenomenologii. Dar obiectuali­
zarea este doar una aparentă ,  "abstractă. şi for­
mală", întrucît obiectul este doar "aparenţa, obiec­
tului",  iar conştiinţa care se autoobiectuali­
zează rămîne la sine în această aparentă depose­
dare (p. 619) . Ca şi înstrăinarea însăşi , şi supri ­
marea ei este simplă aparenţă: ea rămîne în ca­
drul înstrăinării. Formele înstrăinării omului pe 
care le analizează Hegel nu sînt forme ale vieţii 
reale înstrăinate ,  ci doar ale conştiinţei , ale cunoaş­
terii înstrăinate .  "Nu religia reală, statul 
real , natura reală, ci religia în forma în care a 
devenit ea  însăşi obiect al cunoaşterii , adică 
dogmatica, jurisprudenţa, ştiinţa despre stat , şti­
inţele naturii", sînt tratate şi suprimate ca obiec­
tualizări umane (p. 622) . Pentru că este supri­
mată doar o înstrăinare "gîndită" , şi nu una 
"reală" , întrucît deci "suprimarea mentală . . .  nu 
afectează realitatea obiectului",  Marx poate spune 
că întreaga Fenomenologie, ba chiar întregul 
sistem al lui Hegel în măsura în care se bazează 
pe Fenomenologie , rămîne în interiorul înstrăi­
nării . Acest fapt se manifestă în sistemul hegeli­
an, de exemplu în aceea că "natura" nu este con­
cepută ca "sensibilitatea omului care se exterio­
rizează" in unitatea ei ontologică cu omul , în 
"umanitatea" ei, ci ca exterioritate "în sensul 
înstrăinării , al unei erori, al unui defect care n-ar 
trebui să existe", ca un "neant" (p. 627 ) .  

Nu ne vom mai referi aici la alte momente ale 
criticii negative ; ele sînt cunoscute din Critica 
filozofiei hegeliene a dreptului : absolutizarea spiri­
tului , ipostazierea unui subiect absolut ca purtător 
al procesului istoric , inversarea subiectului şi pre­
dicatului (p. 624) etc. Trebuie să reţinem că Marx 
consideră toate aceste "insuficienţe" ca "i nsufici­
enţe" ale unei stări de lucruri reale .  Cînd Hegel face 
din fiinţa umană o "nonfiinţă" , aceasta este nonfi-

130 



inta unei fiinte reale si deci o nonfiintă verita­
biiă. Cînd ei

' 
a găsit "doar expresia �bstractă, 

logică, speculativă pentru mişcarea istoriei" 
(p.  610) ,  aceasta este totuşi expresia mişcării reale 
a istoriei. Cînd a descris obiectualizarea si instrăi­
narea sub formele lor abstracte ,  el a vă�ut totuşi 
în obiectualizare si înstrăinare miscări esentiale 
ale istoriei umane: Partea cea mai

' 
importantă a 

criticii pe care Marx o face lui Hegel o constituie 
partea ei pozitii.Jă pe care o analizăm. în continuare .  

"Măreţia <<Fenomenologiei >> lui Hegel şi  a rezul­
tatului ei final - dialectica negativităţii ca prin­
cipiu motor şi creator - constă aşadar în faptul 
că Hegel concepe crearea omului de către el însuşi 
ca un proces, obiectualizarea ca dezobiectuali­
zare , ca autoînstrăinare şi ca suprimarea acestei 
autoînstrăinări ; aşadar, în faptul că el sesizează 
esenţa muncii şi concepe omul obiectual . . .  ca rezul­
tat al propriei sale munci" (p. 613) .  Nu putem 
înţelege pe deplin importanţa interpretării pe 
care Marx o dă Fenomenologiei dacă nu trecem 
în revistă problematica centrală a operei lui He­
gel ,  ceea ce nu putem realiza aici. Doar atunci ar 
reieşi clar uimitoarea siguranţă cu care Marx 
vede,  dincolo de deghizările şi alterările de inter­
pretare (care se manifestă încă în opera lui Hegel), 
straturile originare ale problemelor puse pentru 
prima dată în filozofia modernă de Fenomenologie. 

I n  pasajul citat , Marx a sintetizat toate descope­
ririle esenţiale ale lui Hegel .  În cele ce urmează, 
vom prezenta pe scurt "momentele pozitive ale 
dialecticii hegeliene" .  

Fenomenologia vorbeşte despre "autoproducerea 
omului" , adică, aşa cum am spus, despre procesul 
în care omul (ca fiinţă vie) devine ceea ce este 
potrivit esenţei lui - fiinţă umană ; ea expune 
deci "istoria naşterii" (p.  610) fiinţei umane, is­
toria esenţei sale .  Acest "act al producerii" omu­
lui este "actul autoproducerii" lui (p.  624), 
adică omul îşi dă singur esenţa sa : pentru a deveni 
ceea ce este ,  omul trebuie să se modeleze singur, 

1 3 1  



să se "instituie" ,  să se "producă" (am văzut deja 
care este sensul acestui concept) .  Hegel concepe 
această istorie ca un "proces" ale cărui principale 
momente sînt înstrăinarea şi suprimarea  ei ,  pro­
ces care în totalitate este desemnat de termenul 
"obiectualizare".  Istoria omului se desfăşoară şi 
se realizează deci ca obiectualizare : realitatea 
omului constă în "transpunerea" tuturor " forţelor 
sale generice" în obiecte reale ,  "instituirea unei 
lumi reale . . .  obiectuale" (p.  615). Această instituire 
a lumii obiectuale este tratată de Hegel doar ca 
înstrăinarea "conştiinţei" ,  respectiv a cunoaş­
terii , ca raportare a gîndirii abstracte la "reitate".  
Dimpotrivă, Marx o concepe ca realizare "practică" 
a omului ca totalitate în munca social-istorică. 

Hegel determină mai precis raportul cunoaş­
terii cu lumea obiectuală,  afirmînd că această 
obiectualizare este totodată "dezobiectualizare" ,  
adică pierdere de realitate,  înstrăinare ,  şi  că ea 
"este posibilă la început doar în forma înstrăină­
rii" (p. 613) .  Cu alte cuvinte ,  cunoaşterea care se 
obiectualizează se pierde la început în obiectele 
ei : ele îi apar ca alteritate ,  ca ceva străin, în forma 
unei lumi exterioare de l ucruri care au pier­
dut legătura intimă cu conştiinţa care s-a exte­
riorizat în ele şi care se manifestă doar ca "forţă 
independentă" de conşt i inţă. In Fenomenologie 
moralitatea şi dreptul , puterea de stat şi bogă­
ţia, de exemplu , apar ca lumi obiectuale înstrăi­
nate ,  şi tocmai în această privinţă Marx îi repro­
şează lui  Hegel că tratează aceste lucruri, întru­
cît le consideră doar înstrăinări ale "spiritului" 
şi nu ale omului real , întreg, ca pe nişte "lumi 
spirituale" şi nu reale (p. 611 ) .  

Dar ,  cum obiectualizarea este mai întîi dezobiec­
tualizare, înstrăinare,  la Hegel tocmai această 
înstrăinare se transformă în recîştigarea esenţei 
adevărate. "Hegel concepe . . .  deposedarea omu­
lui ,  înstrăinarea esenţei lui , dezobiectualizarea 
şi privarea de realitate a omului ca dobîndire de 
sine, ca transformare a esenţei umane , ca obiec-

132 



tualizare ,  ca realizare" (p .  623) .  Esenţa umană 
- concepută de Hegel doar ca cunoaştere - este 
o esenţă care nu numai că trebuie să se exterio­
rizeze, ci şi să se înstrăineze, nu numai să se obiec­
tualizeze, ci şi să se dezobiectualizeze pentru a 
putea intra în posesie de sine ; doar cînd se pier­
de în obiectul ei, ea poate veni la sine şi doar 
în "alteritatea" ei ea poate deveni "pentru sine" 
ceea ce este. j\cesta este "sensul pozitiv" al nega­
ţiei , al "dialecticii negativităţii ca principiu mo­
tor şi creator" (p. 613) ; pentru a lămuri înteme­
ierea lui ar fi necesar să prezentăm bazele onto­
logiei lui Hegel ; aici , însă,  urmărim doar să ară­
tăm cum interpretează Marx această descoperire 
a lui Hegel .  

Datorită conceptului pozitiv al  negaţiei la care 
ne-am referit , Hegel consideră că "munca este 
actul prin care omul se creează pe sine însuşi" 
(p .  623) ,  o concepe "ca esenţă a omului ce se con­
firmă pe sine" (p.613) .  În legătură cu acest as­
pect , Marx afirmă chiar că "Hegel se situează 
pe poziţiile economiei politice moderne" (p. 613). 
Afirmaţia este aparent paradoxală ,  dar în ea 
Marx rezumă caracterul concret prin excelenţă, 
aproape revoluţionar al Fenomenologiei. Cînd 
munca este determinată aici ca esenţa omului 
care se autoconfirmă, nu este vorba de o catego­
rie economică,  ci de una "ontologică", aşa cum o 
şi defineşte Marx în acest pasaj : "Munca este 
procesul prin care omul devine o fiinţă pentru 
sine ,  însă înăuntrul înstrăinării , ca om înstrăinat" 
(p .  613) .  Cum ajunge Marx să interpreteze toc­
mai prin categoria muncii conceptul hegelian 
al obiectualizării ca o cîştigare de sine în înstrăi­
nare,  realizare în înstrăinare ? 

Aceasta se întîmplă nu numai pentru că în 
Fenomenologie Hegel ilustrează obiectualizarea 
esenţei umane , înstrăinarea ei tocmai prin muncă 
şi descrie comportarea "sclavului" care munceşte 
ca pe prima "suprimare" a obiectualităţii înstrăi­
nate .  Nu numai acesta este motivul , deşi acest 

133 



început propriu-zis al istoriei umane în Fenome­
nologie nu este întîmplător şi nu înseamnă pla­
sarea începutului într-un fapt oarecare,  ci exprimă 
orientarea intimă a intregii opere. Prin interpre­
tarea sa, Marx a pus in lumină - ce-i drept 
într-o formă abruptă - sensul originar al isto­
riei esenţei umane, care în Fenomenologie apare 
ca istoria conştiinţei de sine , sens care este o prac­
tică, şi anume o realizare de sine liberă care îşi 
asumă şi depăşeşte facticitatea "nemij locită", 
preexistentă, fiind deci o autorealizare revoluţio ­
nară. Am arătat deja că pentru Marx greşeala 
fundamentală a lui Hegel constă în aceea că el 
substituie "spiritul" subiectului acestui praxis ; 
de aceea, Marx poate spune că " Hegel nu cunoaşte 
si nu recunoaste altă formă de muncă decît cea 
âbstractă, spi�ituală" (p. 613). Dar această cri­
tică nu anulează faptul că Hegel a înţeles munca 
drept esenţa care se autoconfirmă a omului , fapt 
care se manifestă în Fenomenologie în aceea că, 
în pofida "spiritualizării" istoriei, conceptul­
cheie pentru explicarea istoriei umane rămîne 
"făptuirea" care transformă. 

Dacă praxisul constituie sensul intim al obiec­
tualizării şi al suprimării sale, atunci şi diversele 
forme ale înstrăinării şi ale suprimării ei prezen­
tate în Fenomenologie nu pot fi simple "exemple" 
extrase din istoria reală şi alăturate la întîmplare , 
ci ele trebuie să-şi aibă rădăcinile în practica 
umană, aparţinînd în mod esenţial istoriei umane. 
Această idee este exprimată de Marx în formu­
larea " Hegel. . .  nu a făcut decît să găsească expre­
sia speculativă a mişcării istoriei" (p.  610), for­
mulare care trebuie înţeleasă atît în sens pozitiv 
cît şi în sens critic-negativ. Dacă formele înstrăi­
nării sînt forme istorice care se bazează pe prac­
tica umană, ele nu mai pot fi considerate ca forme 
abstract-teoretice ale obiectualităţii conştiinţei ; 
sub acest "văi" logico-specualativ, ele trebuie 
să fie practic-active , adică ele trebuie suprimate 
şi "răsturnate" real. Fenomenologia conţine într-o 
formă ascunsă "critica", în sensul hotărît revolu-

134 



ţionar pe care Marx îl dă acestui concept . "De 
aceea, <<Fenomenologia >> este o critică ascunsă, 
care îşi este sie însăşi neclară şi are o formă mis­
tică ; dar în măsura în care ea stabileşte existenţa 
înstrăinării omului. . .  în ea sînt conţinute ,  într-o 
formă ascunsă, toate elementele criticii şi anume 
pregătite şi elaborate într-un mod care adeseori 
depăşeşte cu mult punctul de vedere al lui He­
gel" .  Secţiunile ei conţin "elementele critice 
- deşi într-o formă încă înstrăinată - ale unor 
sfere întregi , cum ar fi cea a religiei , statului , vie­
ţii civile" (p. 612) .  

Astfel ,  Marx a arătat cu toată claritatea legă­
tura intimă a teoriei revoluţionare cu filozofia 
lui Hegel ; critica fâcută lui Hegel este un rezul­
tat al confruntării cu întreaga lui filozofie. De aceea 
este surprinzător că interpretările ulterioare date 
gîndirii lui Marx (începînd chiar cu cea a lui En­
gels, sit venia verbo ! )  au crezut că pot reduce ra­
portul Marx-Hegel la un singur factor : faimoa­
sa transformare a "dialecticii" hegeliene , vidată 
în prealabil de orice sens. 

Incheiem aici consideraţiile noastre fără a mai 
analiza dacă şi în ce măsură "insuficienţele" pe 
care Marx i le reproşează lui Hegel îi pot fi aces­
tuia într-adevăr imputate.  Sperăm că am reuşit 
să demonstrăm că,  luînd o poziţie critică faţă 
de Hegel , Marx s-a plasat în centrul problematicii 
hegeliene. Critica lui Hegel nu este o anexă adău­
gată criticii şi întemeierii economiei politice, ci 
este prezentă în toată această critică şi înteme­
iere : aceasta este confruntarea cu Hegel .  



CONTRIBUŢI I 
LA CRITICA HEDONI SMULU I* 

Filozofia idealistă din epoca burgheză încer ·  
case să conceapă sub titlul de raţiune universa· 
lui ce urma să se impună indivizilor izolaţi . Indi­
vidul apare ca un Eu singularizat împotriva celor· 
!alţi prin impulsurile ,  gîndurile şi interesele sale .  
Depăşirea acestei singularizări,  construirea unei 
lumi comune se realizează prin reducerea indivi· 
dualităţii concrete la subiectul gîndirii pure , Eul 
raţional . Oamenii , la început conduşi doar de 
propriul lor interes particular, sînt în cele din 
urmă constituiţi de către legile raţiunii într-o 
comunitate .  Cel puţin unele forme ale intuiţiei 
şi gîndirii pot fi considerate cu certitudine ca uni· 
versa! valide ,  iar din raţionalitatea persoanei se 
pot scoate anumite maxime generale cu privire 
la actiune . Întrucît în comunitate individul urma 
să intre tocmai ca fiinţă raţională şi nu în întreaga 
diversitate empirică a trebuinţelor şi aptitudinilor 
sale ,  o atare idee a raţiunii conţine de la bun în· 
ce put sacrificarea individului . Deplina lui desfăşu­
rare nu putea fi preluată în imperiul raţiunii : 
satisfacerea trebuinţelor şi aptitudinilor sale ,  feri­
cirea sa apăreau ca un element arbitrar, subiec­
tiv, care nu putea fi  pus în concordanţă cu univer­
salitatea principiului suprem al acţiunii umane. " In 
ce anume îşi plasează fiecare fericirea, depinde de 
fiecare sentiment particular al său de plăcere sau 

* Apărut iniţial în Zeitschrift fiir Sozialforschung, VI I ,  
1 - 2 , Paris , 1 938 .  

136 



de neplăcere  şi chiar în unul şi acelaşi subiect depin­
de de diversitatea nevoilor care urmează modifică­
rilor acestui sentiment , şi astfel o lege subicctifJ nece­
sară (ca lege naturală) este, ob iectiv, un princi­
piu practic cu mult prea contingent , care în dife­
ritele subiecte poate şi trebuie să fie foarte diferit , 
prin urmare nu poate constitui nicicînd o lege"1 .  
De fericire nu poate fi vorba, căci fericirea nu 
transcende individul în întreaga lui acciden­
talitate şi imperfecţie. Hegel a văzut istoria ome­
nirii împovărată de această calamitate inevitabilă : 
indivizii trebuie să cedeze în faţa generalului , întru­
cît nu există o armonie prestabilită între general şi 
interesele particulare , între raţiune şi fericire. Pro­
gresul raţiunii îşi croieşte drum împotriva fericirii 
indivizilor. "Fericit este acela care şi-a croit 
soarta potrivit caracterului său propriu , voinţei 
şi bunului său plac, bucurîndu-se astfel de exis­
tenta sa. Istoria universală nu este tărîmul feri­
cirii . Perioadele de fericire sînt pagini goale ale 
sale . . .  "2• Peste capul indivizilor îşi croieşte drum 
generalul , iar istoria conceptualizată apare ca un 
gigantic calvar al spiritului. 

Hegel a combătut eudemonismul în numele 
progresului istoric . Nu principiul eudemonist "A 
pune mai presus de toate fericirea şi plăcerea" ar fi 
ca atare fals. Mizeria eudemonismului ar consta 
mai curînd în faptul că el  "ar transfera în lumea 
şi realitatea obişnuită" satisfacerea dorinţelor , 
fericirea indivizilor. Potrivit unui asemenea eude­
monism, individul ar trebui să se concilieze cu 
această lume, "să aibă încredere şi să i se dedice 
fără păcat"3• Faptul că reaua realitate empirică 
prescrie şi pîngărBşte supremul existenţei umane 

1 Kant,  Critica raţ iunii practice, Bucureşti , Ed. ştiin­
ţ ifică , 1 9 7 2 ,  p .  2 9 .  

2 Hegel , Prelegeri de filozofie a istoriei ,  Bucureşti , 
Editura Academiei R. S .R. , 1 968 ,  p .  29 .  

3 Hegel , Credinţă şi  ştiinţă, în Studii filozofice, Bucu­
reşti , Editura Academiei R.S .R . ,  1967 ,  p. 8 .  

137 



constituie , după Hegel ,  păcatul eudemonismului 
faţă de raţiunea istorică. 

Critica hegeliană a eudemonismului anunţă 
concepţia obiectivităţii pe care o reclamă ferici­
rea. Dacă fericirea nu este decît o satisfacere ne­
mijlocită a interesului particular, atunci eudemo­
nismul implică un principiu lipsit de raţiune , care 
îi fixează pe oameni în formele de viaţă date în 
momentul respectiv. Fericirea umană ar trebui 
să fie altceva decît satisfacerea personală ; ea în­
săşi reclamă o depăşire a subiectivităţii pure. 

Atît eudemonismul antic cît şi cel burghez au 
conceput fericirea în esenţă ca o asemenea stare 
subiectivă ; în măsura în care oamenii pot şi tre­
buie să o atingă în cadrul statutului prescris de 
către ordinea socială existentă,  această doctrină 
conţine un element de resemnare şi acceptare. 
Eudemonismul vine în contradicţie cu principiul 
autonomiei critice a raţiunii . 

Opoziţia dintre fericire şi raţiune îşi are ori­
ginile în filozofia antică. Lăsarea fericirii la voia 
întîmplării , transferul ei în domeniul incontrola­
bilului, în domeniul nestăpînit de om, la discre­
ţia puterii lipsite de raţiune a relaţiilor care sînt 
în esenţă exterioare individului, astfel încît fe ­
ricirea cel mult "se adaugă" intenţiilor şi scopu­
rilor sale - această atitudine resemnată faţă 
de fericire este implicată în conceptul grec de 
Tyche4• Fericirea ţine de domeniul "bunurilor 
exterioare" : ele nu depind de libertatea indivi­
dului , ci de contingenţa impenetrabilă a ordinii 
sociale. Adevărata s tare de fericire, satisfacerea 
potenţelor superioare ale individului , nu poate 
consta, aşadar , în ceea ce se n�meşte îndeobşte 
fericire ; ea trebuie căutată în lumea sufletului 
şi a spiritului. 

Impotriva acestei interiorizări a fericirii , care 
acceptă anarhia şi lipsa de libertate a relaţiilor 

4 Aristotel , Pol. 1 323 b 27 ff. , Magna Moralia, 
1 206 b 30 ff. Pol. 1 332 a 30 .  

138 



exterioare ale existenţei ca ceva inevitabil ,  s-au 
ridicat să protesteze orientările filozofice hedo­
niste. Reducînd fericirea la plăcere, ele revendicau 
deci ca posibilităţile şi necesităţile senzoriale ale 
omului să fie şi ele satisfăcute ,  pentru ca omul să 
se bucure şi în cadrul lor de propria sa existenţă, 
fără a greşi faţă de esenţa sa, fără păcat şi ruşine . 
Odată cu principiul hedonismului , revendicarea 
libertătii individului - într-o formă abstractă 
şi ned�zvoltată - pătrunde în domeniul relaţii­
lor materiale ale vieţii. In  măsura în care protes­
tul materialist al hedonismului conservă o parte, 
altfel proscrisă, a libertăţii umane ,  el se împle­
teşte cu interesele teoriei critice. 

Se deosebesc două ti puri de hedonism : orien­
tarea cirenaică şi orientarea epicureică. Cirenaicii 
pornesc de la faptul că anumite impulsuri şi 
cerinţe ale individului sînt legate în satisfacerea 
lor de sentimentul plăcerii .  Fericirea ar consta 
în a avea cît mai frecvent asemenea plăceri. "Sco­
pul. . .  este plăcerea particulară,  în timp ce fericirea 
este suma totală a tuturor plăcerilor particulare,  
în care sînt cuprinse atît plăcerile trecute cît 
şi cele viitoare. Plăcerea particulară o dorim pen­
tru ea  însăşi , în timp ce fericirea este dorită nu 
pentru ea, ci pentru plăcerile particulare"5• Fe­
lul deosebit al impulsurilor şi nevoilor particulare 
nu prezintă importanţă ; evalual'ea lor morală 
nu s-ar baza pe "natura" lor ; ea ar  fi  o chestiune 
de convenţie şi obicei, de normă socială6 ; numai 
plăcerea înseamnă ceva ; ea ar fi unica fericire 
hărăzită individului. "0 plăcere nu se deosebeşte 
de altă plăcere spun ei - , nici nu există o plă­
cere mai plăcută decît alta"7• Şi iată protestul 
materialist împotriva interiorizării : "Plăcerile tru­
peşti sînt mult superioare celor sufleteşti . . .  Durerile 

6 Diogenes Laertios , Despre vieţile şi doctrinele filozo­
filor, cartea a I I-a, 87 - 88 .  Trad. C. I .  Balmuş , Bucureşti , 
Editura Academiei R.S .R. ,  1963 ,  p .  1 82. 

6 Op . cit . ,  II,  93, p .  1 83 .  
7 Op. cit. , I I , 87 ,  I ,  p .  100 .  

139 



corpului sînt mai rele decît cele ale sufletului"B. 
Apare chiar şi revolta împotriva cedării indivi­
dului în faţa universalităţii autonomizate : "Este 
rezonabil ca omul înţelept să nu-şi piardă viaţa 
pentru apărarea patriei, căci el nu trebuie să risi­
pească înţelepciunea pentru folosul celor proşti"9• 

Nu numai că acest hedonism nu face vreo dis­
criminare între diferitele plăceri, dar el nu sta­
bileste discriminări nici între indivizii care se 
buc{Jră de ele. Ei trebuie să fie satisfăcuti asa cum 
sînt , iar lumea, aşa cum este, trebuie �ă devină 
obiect al plăcerilor posibile.  Reducînd fericirea 
la dăruirea nemijlocită şi la plăcerea nemijlocită, 
hedonismul urmează starea de lucruri subiacentă 
structurii societăţii antagoniste ,  stare ce devine 
clară abia în formele ei dezvoltate. 

În această formă a societăţii , lume a, aşa cum 
este ea, poate deveni obiect al plăcerii numai dacă 
tot ceea ce cuprinde , oameni şi lucruri , este luat 
aşa cum apare fără ca esenţa lor - posibilităţile 
lor maxime în raport cu stadiul atins de forţele 
de producţie şi de cunoaştere - să se poată apro ­
pia de subiectul plăcerii . Într-adevăr , întrucît pro­
cesul vieţii nu este determinat de adevăratele 
interese ale indivizilor care îşi solidarizează exis­
tenţa în cadrul raportului lor faţă de natură, 
aceste posibilităţi nu se realizează în relaţiile 
sociale determinate : ele pot fi oglindi te în con­
ştiinţă numai ca pierdute,  încălcate şi refulate.  
Orice atitudine faţă de oameni şi lucruri care depă­
şeşte imediatul , orice înţelegere mai adîncă s-ar 
ciocni de îndată de esenţa lor, de ceea ce ar putea 
să fie şi nu sînt , şi apoi să sufere de pe urma aces­
tui fenomen. Ea intră în domeniul posibilităţilor 
nerealizate şi nu mai este atît un moment mai 
frumos printre atîtea altele ,  cît ceva trecător 
care se pierde pentru totdeauna. Precaritatea şi 
urîtul care grevează asupra obiectelor plăcerii 

a Op. cit. , I I ,  90 ,  p. 182 .  
9 Op. cit. , I I ,  9 8 ,  p . 185 .  

140 



sînt împovărate de urîţenia generală şi de nefe­
ricirea generală, deşi aceste obiecte ar putea de­
veni nemijlocit o sursă de bucurie . Caracterul 
contingent al relaţiilor cu oamenii şi lucrurile , pre­
cum şi obstacolele , daunele şi renunţările legate 
de ele sînt expresia anarhiei şi injusteţei ansam­
blului : expresia unei societăţi în care pînă şi reia· 
ţiile cele mai personale sînt determinate de legea 
economică a valorii. 

Aici toate relaţiile dintre oameni care depăşesc 
întîlnirea imediată nu sînt purtătoare de fericire .  
Nici măcar relaţiile din procesul muncii ; proces 
care nu este reglementat de trebuinţele şi aptitu­
dinile indivizilor,  ci de valorificarea capitalului 
şi producţia de marfă. Relaţiile umane sînt rela­
ţii de clasă, iar forma lor tipică este contractul 
de muncă liber. Din sfera producţiei , acest carac­
ter contractual al relaţiilor funcţionează numai în 
forma lor reificată, fiind mijlocite de rezultatele 
concrete , distribuite după criterii de clasă, ale 
partenerilor. Dacă reificarea lor ar fi sfărîmată, 
nu numai prin acea afabilitate care nu face decît 
să scoată în relief distanţa de facto ,  ci printr-o 
atenţie mutuală, reîntoarcerea omului la funcţia 
şi poziţia sa socială normală ar deveni imposibilă ;  
contractul p e  care s e  întemeiază această socie­
tate ar fi rupt.  

Contractul nu cuprinde totuşi toate relaţiile 
interumane. Societatea a lăsat curs liber unei 
întregi dimensiuni de relaţii a căror valoare tre­
buie să rezide tocmai în independenţa lor faţă 
de serviciile contractuale : relaţii în care indivi­
zii intră în calitate de "persoane" şi în care ar 
trebui să-şi realizeze personalitatea. Dragostea, 
prietenia, camaraderia sînt asemenea relaţii per­
sonale în cadrul cărora cultura occidentală a expe­
diat fericirea pămîntească supremă a oamenilor. 
Dar tocmai atunci cînd ele sînt cu adevărat ceea 
ce vor să fie aceste relaţii nu pot adăposti ferici­
rea. Pentru a garanta o comunitate esenţială şi 
durabilă între indivizi, asemenea relaţii trebuie 

141 



să întîmpine înţelegerea celorlalţi : ele implică o 
recunoaştere necondiţionată. O atare recunoaştere 
a altuia nu este de găsit rămînînd la aparenţă, 
în pura nemijlocire a fenomenului senzorial , 
care poate fi dorit şi gustat ca frumos, ci în 
esenţa individului, în modul lui adevărat de a fi . 
Dar atunci imaginea sa conţine urîţenia, inechi­
tatea, inconstanţa, schilodirea şi efemeritatea -
nu ca proprietăţi subiective care ar putea fi în­
vinse printr-o stăruinţă înţelegătoare , ci mai 
curînd ca o imixtiune a exigenţelor sociale în 
acele sfere personale , ca necesităţi care constituie 
pînă şi instinctele , nevoile şi interesele persoanei 
în această societate .  Chiar şi esenţa persoanei îşi 
găseşte expresia în modul de conduită la care 
celălalt (sau însăşi persoana respectivă) reacţio­
nează prin decepţie , îngrijorare , compasiune, 
teamă, neîncredere , gelozie şi tristeţe .  Prin cul­
tură,  aceste sentimente s-au transfigurat în solem­
nitatea tragicului ; de fapt , ele străbat şi reifica­
rea. Conduita la care ele constituie un răspuns 
exprimă dorinţa individului de a fi liber în raport 
cu o situaţie a cărei lege socială a urmat-o pînă 
atunci, indiferent dacă e vorba de căsătorie , de 
profesiune sau de vreo altă îndatorire a cărei 
moralitate el  o acceptase . El vrea să croiască drum 
pasiunii sale .  Dar într-o ordine neliberă pasiunea 
este profund nelegitimă şi , ca atare ,  imorală ; 
ea conduce la nefericire cînd nu este deviată către 
un scop dorit de colectivitate. 

Relaţiile personale sînt legate de durere şi nefe­
ricire nu numai în acest mod .  Dezvoltarea perso ­
nalităţii înseamnă, totodată,  şi dezvoltarea cunoaş­
terii : pătrunderea conexiunilor realităţii in care 
trăieşte omul . Aşa cum se prezintă ele,  fiecare 
pas prin care individul se depărtează de nemij lo­
cita dăruire de sine faţă de fenomen şi de accep­
tarea zeloasă a ideologiei care îi camuflează esenţa, 
fiecare asemenea pas îi distruge fericirea ofe­
rită. O acţiune care urmează în mod consecvent 
vederile sale îl conduce sau la luptă împotriva 
existentului sau la renunţare.  Cunoaşterea nu con-

142 



tribuie cu nimic Ia fericirea sa, iar fără cunoaştere 
persoana recade în relaţiile reificate. Este o 
dilemă fără ieşire . Plăcerea şi adevărul ,  fericirea 
şi relaţiile esenţiale ale indivizilor sînt rupte 
unele de altele .  

In măsura în care hedonismul consecvent nu a 
ascuns această ruptură, el a îndeplinit o funcţie 
progresistă. El nu a dat oamenilor iluzia că în 
societatea anarhică fericirea  s-ar găsi în "personali­
tatea" dezvoltată, armonioasă, ajunsă pe culmile 
culturii. Hedonismul este inutilizabil ca ideologie 
şi nu poate fi în nici un fel pus în j oc pentru jus­
tificarea unei ordini care este legată de reprimarea 
libertăţii şi sacrificarea individului . Pentru aceasta, 
el  reclamă în prealabil o interiorizare morală 
sau o interpretare în spirit utilitarist. Hedonis­
mul acordă tuturor indivizilor aceleaşi drepturi 
Ia fericire ; el nu ipostaziază vreo universalitate 
în care fericirea ar fi anulată fără a se tine seama 
de indivizii singulari. Despre progres�! raţiunii 
universale care îsi croieste drum în conditiile 
nefericirii indiviziior are �ens să vorbim, da� fe­
ricirea generală separată de fericirea indivizilor 
este o expresie fără sens. 

Hedonismul se găseşte la  antipodul filozofiei 
raţiunii . Ambele direcţii de gîndire au consemnat 
într-o formă abstractă posibilităţi ale societăţii 
existente care indică o societate realmente umană. 
Filozofia raţiunii - dezvoltarea forţelor de pro­
ducţie , forma raţională liberă a relaţiilor de viaţă, 
dominaţia asupra naturii, autonomia critică a 
indivizilor socializaţi ; hedonismul - înflorirea şi 
realizarea multilaterală a cerinţelor individuale ,  
eliberarea de procesul de muncă inuman, accesul 
liber al lumii la plăcere. Cele două doctrine sînt 
în societăţile de pînă acum incompatibile ; tot 
astfel  principiile pe care le susţin. I deea de raţiune 
vizează o universalitate în care interesele antago­
niste ale indivizilor "empirici" sînt anulate ; dar 
acestei universalităţi trebuie să i se sacrifice, ca 
ceva străin, exterior,  împlinirea reală a indivizi-

143 



lor ,  fericirea lor. Nu exisUi armonie între intere­
sele generale şi cele particulare , între raţiune şi 
fericire ; atunci cînd individului i se pare că cele 
două interese concordă, el este inevitabil prada 
unei iluzii salutare : raţiunea îi înşală pe indivizi. 
Interesul adevărat (al comunităţii) intră în joc  
împotriva indivizilor, covîrşindu-i cu pute­
rea sa. Odată cu ideea fericirii, hedonismul vrea să 
impună înflorirea şi satisfacerea individului ca 
scop în interiorul unei realităti anarhice si  mizere. 
Dar protestul împotriva co�unităţii re'iricate şi 
a j ertfelor lipsite de sens care i se aduc conduce 
la o şi mai profundă separare şi opunere a indivi­
zilor cît timp nu sînt puse în joc  şi înţelese for­
ţele istorice care ar putea să transforme societa­
tea existentă într-o comunitate autentică.  Pentru 
hedonism, fericirea rămîne ceva exclusiv subiec­
tiv ; interesul particular al individului, aşa cum 
este el ,  este afirmat drept interes autentic şi în­
dreptat împotriva oricărei comunităţi . Aici se 
află limitele hedonismului , legătura sa cu indivi­
dualismul concurenţei . Conceptul său de fericire 
poate fi obţinut numai făcînd abstracţie de comu­
nitate .  Fericirea abstractă corespunde libertăţii 
abstracte a individului monadic . Obiectivitatea 
concretă a fericirii este de neconceput pentru 
hedonism. 

Acest impas , pe care nu-l poate evita nici r-ude­
monis mul cel mai radical , este criticat pe drept 
cuvînt de către Hegel întrucît conciliază fericirea 
particularului cu nefericirea generală.  Neadevă­
t·ul  hedonismului nu constă în aceea că individul 
trebuie să-şi caute şi să-şi găsească fericirea într-o 
lum2 a nedreptăţii şi a mizeriei. Principiul hedo nist 
ea atare se revoltă dej a destul de deschis împotriva 
acestei ordini şi dacă ar putea vreodată cuprinde 
masele atunci ele nu ar mai suporta lipsa de liber­
tate şi ar fi întru totul pierdute pentru orice do­
mesticire eroică.  Elementul justificativ al hedo­
nismului este la un nivel mult mai adînc : în con-

144 



ceperea abstractă a tnseşi laturii subiective a feri­
cirii, in incapacitatea sa de a putea face vreo 
distincţie între cerintele şi interesele adevărate 
şi false , între plăcerea adevărată şi plăcerea falsă. 
El consideră cerintele si interesele indivizilor ca 
date de la sine si �aloroase în sine. Insesi aceste 
cerinţe şi inter�se (încă înaintea satisfa�erii lor) 
implică deja strivirca, refularea şi neadevărul 
care îi însoţesc pe oameni în societatea de clasă. 
Afirmarea primelor conţine deja afirmarea celor 
din urmă. 

Incapacitatea hedonismului de a aplica fericirii 
categoria adevărului, relativismul său profund 
nu constituie o eroare logică sau epistemologică 
a unui sistem filozofic. Acest relativism nu poate 
fi corijat în cadrul sistemului şi nici înlăturat 
printr-un sistem filozofic mai cuprinzător şi mai 
bun. El  provine din însăşi forma relaţiilor sociale 
de care este legat hedonismul, şi toate încercările 
de a-l ocoli printr-o diferenţiere imancntă duc la 
contradictii noi. 

Al doil�a tip de hedonism, cel epicureic, repre­
zintă o asemenea încercare de diferentiere ima­
nentă. Se menţine ideea că plăcerea e'ste bunul 
suprem, dar un anumit gen de plăcere este opus 
tuturor celorlalte în calitate de plăcere "adevăra­
tă". Satisfacerea nediferentiată a trebuintelor 
care apar vreodată este adesea legată în �od 
evident de neplăceri ulterioare mai mari , astfel 
încît se impune o diferenţiere a plăcerilor. Există 
trebuinţe şi dorinţe a căror satisfacere duce la 
suferinţă, generează dorinţe noi şi distruge pacea 
sufletească şi sănătatea omului. De aceea "nu 
trebuie să alegem orice fel de plăcere ar fi , ci ade­
sea renunţăm la multe plăceri cînd din ele decurge 
o neplăcere mai mare pentru noi. Şi de multe 
ori considerăm multe suferinţe preferabile plăce­
rilor dacă suportarea timp îndelungat a unor 
chinuri ne aduce , ca urmare, o plăcere mai mare"10• 

10 Epicur, Scrisoarea către Menoileus ; Diogenes Laer­
tios, op . cit. , X, 1 2 9, p .  �99. 

145 



Raţiunea care permite compararea anticipată 
a valorii unei plăceri trecătoare şi a unei neplă­
ceri ulterioare devine judecătoarea plăcerii şi, 
mai mult , devine ea însăşi plăcerea supremă : "Nu 
succesiunea neîntreruptă de chefuri şi  orgii , nu 
dragostea senzuală cu băieţi şi  femei, nu desfă­
tarea cu un peşte sau cu alte delicatese ale unei 
mese îmbelşugate fac o viaţă plăcută, ci judecata 
sobră, căutarea motivelor fiecărei alegeri şi res­
pingeri , ca şi alungarea acelor păreri prin care 
cele mai mari tulburări pun stăpînire asupra su­
fletului"11. Raţiunea îi deschide omului accesul 
către plăcerea cumpătată, care reduce atît de mult 
riscurile şi promite o sănătate echilibrată,  dura­
bilă. Aşadar, aprecierea diferenţiată a plăcerii 
urmăreşte o cît mai mare asigurare şi durabili­
tate a plăcerii . Această metodă exprimă deja 
teama faţă de nesiguranţa şi imoralitatea relaţiilor 
de viaţă, mărginirea inevitabilă a plăcerii. Este 
un hedonism negativ : principiul său constă mai 
curînd în evitarea neplăcerii decît în obţinerea 
plăcerii . Adevărul cu care plăcerea va fi confrun­
tată este doar evitarea conflictului cu ordinea sta­
bilită : forma socialmente permisă,  ba chiar do­
rită, a plăcerii . Scopul este pacea sufletească a 
"înţeleptului":  în această idee, atît conceptul plă­
cerii cît şi cel al înţelepciunii îşi pierd sensul . 
Plăcerea va fi tulburată, dată fiind atitudinea 
prudentă, ponderată şi rezervată a individului 
faţă de oameni şi lucruri a căror dominaţie el nu 
doreşte s-o suporte,  tocmai acolo unde ea este 
in adevăr aducătoare de fericire ,  ca dăruire bu­
curoasă. Fericirea se intilneste în ordinea existentă 
antagonistă ca ceva ce se sustrage autonomiei indi­
vidului, ceva inaccesibil raţiunii şi scăpînd con­
trolului ei ; elementul exterior,  întîmplător, spon­
tan ,  aparţine aici în mod esenţial fericirii. Plă­
cerea constă tocmai în această exterioritate,  în 
această coincidenţă nevinovată, neîmpovărată 

11 Epicur, op. cit. ,· Diogenes Laertios , op . cit. , X, 1 32 ; 
voi. I I , p. 247 .  



de mmiC, armonioasă ,  a individului cu ceva din 
lume . Nu ceea ce obţine raţiunea şi nu ceea ce 
trăieşte sufletul se poate chema în situaţia isto­
rică de pînă acum fericire a individului (în situa­
ţia dată, acestea se colorează mai mult cu nefe­
ricire) ,  ci  numai plăcerea devenită "exterioară" : 
senzorialitatea. În  cadrul relaţiilor sociale reifi­
cate , nu raţiunea, ci senzorialitatea devine "orga­
nul" fericirii . 

Aşa cum s-a conturat în evoluţia filozofiei 
opoziţia dintre raţiune şi simţuri, simţurile au 
dobîndit tot mai mult caracterul unei facultăţi 
inferioare ,  subordonate ,  ţinînd de un domeniu 
care se află încă dincoace de adevăr şi fals ,  de 
drept şi nedrept , un domeniu de instincte obscure,  
ineluctabile .  Numai în teoria cunoaşterii legătura 
dintre sensibilitate şi adevăr a fost menţinută : 
aici se află şi momentul decisiv al senzorialităţii , 
receptivitatea imediată şi care se oferă (ceea ce 
contrazice pretinsa instinctivitate oarbă a sim­
ţurilor) .  Tocmai datorită acestei receptivităţi , 
acestei dăruiri deschise a simturilor către obiect 
(oameni şi lucruri) simţurile pot deveni o sursă 
a fericirii , fiindcă în ele izolarea individului este 
abolită cu totul imediat , iar obiectele i se apropie 
fără ca mij locirea esenţia'lă a procesului social 
al vieţii , dar astfel şi latura lor nefericită, să devină 
un element constitutiv al plăcerii. In cadrul pro­
cesului de cunoaştere , lucrurile stau exact invers 
în cazul raţiunii . Aici spontaneitatea individului 
se loveste în mod necesar de obiect ca de ceva 
străin : 

'
raţiunea trebuie să învingă acest element 

străin, să cuprindă obiectul în esenţa lui nu nu­
mai aşa cum este şi apare,  ci aşa cum s-a consti­
tuit în devenirea sa. Dintotdeauna s-a considerat 
că raţiunea trebuie să facă lumină în ceea ce pri­
veşte originile şi fundamentele existentului. Ea 
conţine referirea Ia istorie. Şi chiar dacă aceasta 
a fost înţeleasă nu ca istorie adevărată,  ci doar 
transcendentală,  totuşi cunoaşterea care merită 
denumirea de raţiune a cuprins destul de mult 

l47 



din tranzi toriul ,  nesigmanţa, conflietele şi sufe­
rinţele realităţii pentru a demonstra că aplica­
rea termenului de "plăcere" Ia acest domeniu este 
eronată. Dacă Platon şi Aristotel pun in legătură 
raţiunea cu plăcerea, aceasta nu înseamnă că ei 
o consideră drept una sau drept cea mai bună 
dintre plăcerile separate, in sensul hedoniştilor. 
Dimpotrivă, raţiunea este posibilitatea umană 
supremă şi de aceea trebuie să fie şi plăcerea 
umană supremă. Aici, in lupta împotriva hedo­
nismului , plăcerea este scoasă din sfera in care au 
plasat-o hedoniştii şi totalmente contrapusă aces­
tei sfere . 

Altfel stau lucrurile cind, ca la Epicur, in 
cadrul hedonismului însuşi, raţiunea este trans­
formată in plăcere,  sau plăcerea devine raţio­
nală. Atunci apare acest ideal al înţeleptului 
dedat plăcerilor , ideal in care atît plăcerea cit 
şi raţiunea îşi pierd accepţia proprie. Înţelept 
ar fi acela a cărui raţiune (ca şi plăcere) nu merge 
niciodată prea departe,  pînă la capăt (căci atunci 
ea s-ar lovi de cunoştinţele care abolesc plăcerea). 
Raţiunea sa ar fi din capul locului atît de măr­
ginită încît ar viza numai calculul riscului şi 
tehnica spirituală a dobîndirii rezultatului optim 
în orice împrejurare -dată. O asemenea raţiune 
nu mai are pretenţia adevărului ; ea nu mai 
apare decît ca o viclenie subiectivă şi ca o anume 
cunoaştere modestă pe care lipsa generală de 
raţiune nu o tulbură, dar care se bucură de cele 
din jur încă şi mai puţin decît de sine însăşi. 

Hedonismul conţine o judecată corectă asupra 
societăţii. Faptul că receptivitatea simţurilor şi 
nu spontaneitatea raţiunii este sursă a fericirii 
rezultă din relaţiile de muncă antagoniste .  Ele 
sînt adevărata formă a treptei atinse de raţiunea 
umană, aici se decide asupra libertăţii posibile 
şi asupra fericirii posibile .  Dacă această formă 
dispune de forţele productive in interesul unor 
grupe sociale foarte mici , dacă cea mai mare 
parte a oamenilor este despărţită de mijloacele 

148 



de producţie , iar munca nu are loc potrivit apti­
tudinilor şi trebuinţelor indivizilor, ci conform 
cerinţelor procesului de valorificare,  atunci, în­
tr-o asemenea formă istorică a raţiunii, fericirea 
nu poate fi generală. Fericirii îi mai rămîne doar 
sfera consumului. Hedonismul radical a fost for­
mulat în lumea antică ; el  trage una din con­
cluziile morale ale economiei sclavagiste .  Munca 
şi fericirea se contrazic în mod esenţial : ele apar­
tin unor moduri de existentă diferite . Unii sînt 
prin esenţa lor sclavi, alţii

' 
sînt liberi. Ulterior, 

principiul muncii a devenit general . Fiecare tre­
buie să lucreze si fiecăruia trebuie să i se acorde 
după cuantumtil muncii sale. Dar,  întrucît re­
partiţia produsului social evoluează sub semnul 
necesităţii oarbe a legii capitaliste a valorii , 
între producţie şi consum, între muncă şi plăcere 
nu se stabileşte vreo relaţie raţională. Satisfacţia 
rezultă ca un dar al hazardului. Raţiunea dom­
neşte numai în spatele indivizilor, în reproduce­
rea ansamblului care are loc în pofida anarhiei. 
Pentru individul care-şi urmăreşte propriile sale 
interese , raţiunea ar putea juca un rol cel mult 
în calitate de calcul personal şi alegere a posibili­
tăţilor în prealabil date,  de fapt , în idealul în­
ţeleptului ea este redusă într-adevăr la această 
formă atrofiată. Întrucît raţiunea nu acţionează 
în procesul de producţie ca decizie liberă, colec­
tivă, înăuntrul condiţiilor istorice şi naturale ,  
asupra relaţiilor umane ale existenţei , desigur 
că ea nu poate să acţioneze nici în procesul con­
sumului. 

Limitarea fericirii la sfera consumului care 
apare despărţită de procesul de producţie întă­
reşte caracterul particular şi subiectiv al fericirii 
într-o societate în care nu are loc unitatea ra­
ţională între procesul de producţie şi procesul 
de consum, între muncă şi plăcere. Dacă etica 
idealistă a respins hedonismul tocmai datorită 
caracterului esenţialmente particular şi subiectiv 
al pri ncipiului Rău,  la mijloc se află o critică 

149 



j ustificată : oare fericirea cu pretenţia ci lmanentă 
de intensificare şi perpetuare nu aspiră să se 
debaraseze de însingurarea indivizilor, reificarea 
relaţiilor umane, caracterul accidental al satis­
facţiei şi , totodată ,  să devină compatibilă cu 
adevărul ? Pe de altă parte însă , tocmai însin­
gurarea, reificarea şi accidentalul  constituie di­
mensiunea fericirii în societatea de pînă acum. 
Hedonismul a avut , aşadar , dreptate tocmai prin 
neadevărul său, întrucît el a menţinut în mod 
ferm revendicarea fericirii împotriva oricărei idea­
lizări a nefericirii . Adevărul hedonismului ar fi 
depăşirea sa într-un principiu nou al organizării 
sociale, şi nu într-un alt principiu filozofic. 

Filozofia a căutat în modalităţi foarte diferite 
să salveze obiectivitatea fericirii , concepînd-o 
ca subsumată categoriei adevărului şi genera­
lului. Asemenea încercări se întîlnesc în eude­
monismul antic , în filozofia catolică din evul 
mediu , în cadrul umanismului şi la iluminiştii 
francezi. Dacă problema posibilităţii obiective a 
fericirii nu aj unge pînă la structura organizării 
sociale a omenirii ,  răspunsu l  la această problemă 
va eşua _inevitabil , ciocnindu-se de contradicţiile 
sociale. I n  măsura însă în care critica filozofică 
va impune ca element determinant caracterizarea, 
cel puţin în linii mari , a problemei istorice care 
se ridică aici ca problemă a practicii istorice, prima 
şi cea mai mare controversă cu hedonismul va 
rezulta de îndată. 

Critica hedonismului la Platon (efectuată pe 
două trepte diferite în Gorgias şi Fileb) ajunge 
pentru prima oară la conceptele de necesitate 
veritabilă şi necesitate falsă, respectiv de plăcere 
veritabilă şi plăcere falsă - ajunge la adevăr şi 
fals în calitate de categorii aplicabile fiecărei 
plăceri în parte. Punctul de plecare al criticii 
este comunitatea esenţială dintre plăcere şi ne­
plăcere : împreună cu fiecare plăcere este dată 
şi  o neplăcere, deoarece plăcerea constă în abo ­
lirea ş i  satisfacerea unei nevoi (lipse , privaţiuni) 

1 5 0  



cat'e ,  câ atare,  este resîmţită dureros. Plăcerea 
nu poate constitui, aşadar,  "binele" şi fericirea 
pentru că ea  conţine propriul ei contrariu, chiar 
dacă se poate găsi o plăcere "nealterată", des­
părţită în mod esenţial de neplăcere.  În  Fileb 
(5 1 ,  B şi cont . ) ,  în calitate de plăcere nealterat ă 
şi adevărată rămîne pînă la urmă numai plăcerea 
liniilor, sunetelor ş i  culorilor " frumoase în sine" ,  
adică o desfătare lipsită de orice dorinţă dureroasă 
si limitată la obiecte neînsufletite - o desfătare 
�are , în mod evident , este prea 

'
goală de conţinut 

pentru a putea reprezenta fericirea. Desemnarea 
lucrului neviu ca obiect al bucuriei pure conţine 
indicatia decisivă că în forma dată a relatiilor 
existe�ţei adevărata plăcere este despărţită nu 
numai de suflet (care , ca sediu al dorinţei şi aş­
teptării , este necesarmente şi o sursă a neplă­
cerii) , dar şi de orice relaţii personale esenţiale .  
Plăcerea pură se găseşte în lucrurile cele mai 
îndepărtate de procesele sociale. Receptivitatea 
dăruirii deschise către obiectul plăcerii (în care 
Platon vede premisa plăcerii) se află numai în 
exterioritatea deplină în care toate relaţiile esen­
ţiale dintre om şi om nu se mai fac auzite .  Fe ­
ricirea sălăşluieşte ,  aşadar, la antipodul interio­
rizării ,  al vieţii lăuntrice . 

Soluţia platoniciană anterioară a problemei 
urmează o altă cale .  În Gorgias, Platon îşi pune 
nemij locit problema ordinii sociale în cadrul 
căreia urmează să se împlinească individu l .  Însăşi 
această ordine, ca normă supremă căreia trebuie 
să i se potrivească diferitele plăceri , nu este pusă 
în discuţie ; ea  este acceptată in forma ei presta­
bilită. Cerinţele rele şi plăcerile rele sînt acelea 
care distrug adevărata ordine a sufletului, im­
piedicîndu-1 pe individ să pună în joc  adevăratele 
sale posibilităţi . Asupra acestor posibilităţi , şi 
deci asupra adevărului şi falsului , dorinţelor şi 
plăcerilor, decide însă comunitatea in cadrul 
căreia trăiesc indivizii şi care singură este ceea 

151  



ce "leagă împreună cerul , pămîntul , pe zei şi 
pe oameni" (508, A). Concep �ul do Ol'dine a 
sufletului trece în conceptul de ordine comuni­
tară, iar conceptul de "dreptate" individuală în 
conceptul Dreptăţii (504) ; de aşezarea dreaptă 
a polisului depinde ca indivizii să aibă parte de 
plăcerea adevărată. Universalitatea fericirii este 
formulată ca problemă. Numai acele trebuinţe 
care fac din individ un bun cetăţean trebuie 
să fie satisfăcute : ele sînt adevăratele trebuinţe , 
iar bucuria legată de satisfacerea lor este bucuria 
adevărată ; celelalte trebuinţe nu urmează a fi 
satisfăcute.  Omul de stat este chemat să ocro­
tească interesul general , punînd în armonie cu 
acesta interesele particulare. În Gorgias nu se 
cercetează în continuare cum este posibilă o ase­
menea armonie, adică problema propriu-zis so­
cială (deşi critica unor însemnaţi bărbaţi de stat 
greci denotă cel puţin o intenţie de critică so­
cială). 

Întrucît plăcerea adevărată şi plăcerea falsă se 
opun una alteia, fericirea este supusă criteriului 
adevărului : dacă prin plăcere existenţa umană 
urmează să atingă împlinirea ei supremă, starea 
de fericire, atunci nu este cu putinţă ca orice 
senzaţie a plăcerii să reprezinte deja fericirea. 
Critica pe care Platon o face hedonismului merge 
de la existenţa dată a trebuinţelor şi plăcerilor 
la indivizii care "au" aceste trebuinţe şi plăceri. 
Simplul fapt că atît oamenii bolnavi cît şi cei 
sănătoşi, atît cei buni cît şi cei răi, atît cei lipsiţi 
de minte cît şi cei normali gustă plăcerea în mod 
egal (în ce priveşte faptul plăcerii) l2 impune dej a 
această corectivă. Nu poate fi suprem ceea ce 
se poate găsi la toţi fără vreo deosebire . Trebuie 
să existe un adevăr al fericirii pe baza căruia 
să se poată judeca starea de fericire a unui in­
divid. Plăcerea trebuie să fie abordabilă pe baza 
distincţiei dintre adevăr şi fals ,  dintre drept şi 

12 Gorgias, p. 49 7 - 498.  

152  



nedrept ,  daeă ferieirea oamenilor (în caz că plă­
cerea este fericire) nu este întotdeauna inse­
parabilă de nefericire .  Temeiul unei atare deose­
biri nu poate sta însă în senzaţia disparată de 
plăcere ca atare,  căci atît cei bolnavi cît şi cei 
sănătoşi , atît cei răi cît şi cei buni resimt o plă­
cere reală. Dar după cum o reprezentare oarecare 
poate fi falsă, deşi actul reprezentării ca atare 
este real ,  tot astfel o anumită plăcere poate fi 
falsă, fără ca prin aceasta să se nege realitatea 
senzaţiei de plăcere (Fileb , 36) .  Avem aici mai 
mult decît o simplă analogie ; plăcerii i se acordă 
aici o functie de cunoastere în sensul strict al 
cuvintului :

' 
ea relevă eiistentul ca ceva aducă­

tor de plăcere ,  ca obiect al desfătării. Pe baza ca­
racterului său "intenţiona!" ,  plăcerea este in­
globată in problematica adevărului : o plăcere 
este neadevărată dacă obiectul considerat de ea 
nu este "în sine" sursă de plăcere integrală (dacă, 
potrivit aplicaţiilor din Fileb, el nu poate fi în­
tîlnit decît amestecat cu neplăcerea) . Problema 
adevărului se referă însă nu numai la obiectul , 
ci şi la subiectul plăcerii . Aceasta, datorită in­
terpretării platoniciene a plăcerii , nu ca simplă 
senzorialitate (aisthesis), ci ca ceva aparţinînd 
psihicului ( Fileb, 33) : fiecare senzaţie de plă­
cere presupune anumite facultăţi psihice (dorinţă,  
aşteptare, amintire şi altele) ,  astfel încît plăcerea 
îl cuprinde pe omul întreg. Raportată la ea, 
problema adevărului ajunge acolo unde era încă 
in Gorgias : oamenii "buni" au plăcere adevărată, 
oamenii "răi" au plăcere falsă (Fileb, 40, b ,  c , ) .  

Legătura esenţială dintre calitatea umană - bi­
nele - şi adevărul plăcerii la care ajunge contro­
versa lui Platon cu hedonismul transformă plă­
cerea într-o problemă morală. Căci această legătu­
ră este decisă, în ultimă instanţă, de forma con­
cretă a "comunităţii" ; plăcerea se supune societăţii 
si intră în domeniul datoriei - datorie fată de sine ' ' 
însuşi şi datorie faţă de ceilalţi. Adevărul inte-

153 



resului particular şi al satisfacerii sale este de­
terminat prin adevărul interesului general . Co­
incidenţa lor nu este imediată : ea este mijlocită 
prin subordonarea particularului faţă de cerin­
ţele generalului. În interiorul unei societăţi a 
cărei existenţă reclamă o moralitate (ca un cod 
de moravuri obiectiv şi general , în opoziţie cu 
cerinţele şi interesele subiective ale indivizilor ) ,  
comportarea amorală este inadmisibilă :  ea dis­
truge bazele ordinii sociale .  Omul amoral atacă 
dreptul unui universal care asigură, deşi într-o 
formă rea, menţinerea vieţii sociale, fără ca acest 
om să fie legat de o universalitate mai bună, 
adevărată, căci el rămîne prins în structura dată, 
"coruptă", a instinctelor şi nevoilor. Morala este 
expresia antagonismului dintre interesul parti­
cular şi cel general . Ea este codicele cerinţelor 
care au o însemnătate vit ală pentru menţinerea 
generalului13• În  măsura în care interesele parti­
culare nu sînt abolite în mod real în general , 
apar cerinţe cum sînt imperativele care i se im­
pun individului din exterior. Atunci cind este 
lăsată în voia ei,  plăcerea ca satisfacere imediată 
a interesului pur particular trebuiej · să se cioc ­
nească de interesele generalului . I n  faţa indivi­
dului izolat ,  generalul reprezintă dreptul istoric . 
El pretinde reprimarea oricărei plăceri care le ­
zează tabuul social determinant . El interzice sa­
tisfacerea acelor trebuinţe care ar putea zdruncina 
bazele ordinii existente.  

Moralizarea plăcerii este impusă de existenţa 
societăţii antagoniste .  Ea este forma istorică în 
care această societate a îmbinat satisfacerea ne­
voilor şi impulsurilor particulare cu interesul 
general . Am discutat în altă parte14 funcţia pro­
gresistă a acestui rezultat în dezvoltarea proce ­
sului social al muncii . Protestul hedonist al in-

13 Cf. Zeitschrift fur Sozialforschung, Jahrg. II ( 1 933 ) ,  
p .  169 .  

14 C f .  Zeitschrift fur Sozialforschung, Jahrg. V ( 1 936 ) ,  
p.  190,  201 . 

1 54 



dividului izolat ,  aplecat asupra interesului său 
particular, este amoral . Atitudinea amorală, trans­
cenderea binelui şi răului, poate fi progresistă 
doar in interiorul unei practici istorice care con­
duce în adevăr dincolo de forma atinsă a acestui 
proces şi militează pentru o generalitate nouă, 
adevărată,  impotriva celei existente. Abia atunci 
ea apără altceva decît un interes pur particular. 
Atunci cind se izolează de bătălia istorică pentru 
o organizare mai bună a relaţiilor vieţii , o organi­
zare în care individul trebuie să opteze pentru 
grupuri şi obiective sociale concrete,  renunţînd 
astfel la amoralitatea sa, gîndirea şi acţiunea 
amorală pot , desigur, să se depărteze mult de 
morală dacă subiectul este suficient de indepen­
dent din punct de vedere economic. Dar legea 
socială dominantă îşi păstrează puterea asupra 
individului amoral atît în ce priveşte trebuinţele, 
cît şi în ce priveşte obiectele satisfacerii lor. Ele 
au apărut in cadrul ac-estei legi, şi doar transfor­
marea ei ar putea depăşi morala. Dar revolta 
amorală se opreşte tocmai în faţa acestei sfere 
determinante. Rămînînd în cadrul ordinii exis­
tente , ea vrea să i se sustragă. Ocolind doar con­
tradicţiile acesteia, ea rămîne cu adevărat din­
colo de bine şi de rău : ea se sustrage şi acelei 
morale care leagă ordinea existentă de una mai 
ratională si mai fericită.  '

lncerca;ea de a salva caracterul obiectiv al 
fericirii, aşa cum apare pentru prima oară în 
critica platoniciană a hedonismului, dezvoltă în 
două directii tendinta către o conceptie obiec­
tivă a fericirii. Satisfacerea individului , ' existenţa 
sa optimă sînt comparate,  pe de o parte, cu 
"esenţa umană", astfel încît posibilităţile maxime 
care i se oferă omului în situaţia sa istorică pen­
tru înflorirea şi satisfacerea sa sînt prioritare 
faţă de toate celelalte în care omul nu r.ste liber, 
ci rămîne dependent de "exterior" .  Pe de altă 
parte însă, esenţa omului se poate desfăşura 
numai in interiorul societăţii : organizarea ei de 
fapt decide asupra transformării in realitate a 

1 53 



acelor P-Osibilităţi şi , prin aceasta, şi asupra fe­
ricirii. I n  etica platonică şi în cea aristotelică, 
ambele momente - cel personal şi cel social -
sînt încă unite .  Morala mai recentă, în forma ei 
dominantă de la Reformă încoace,  consideră că 
nu societăţii îi  incumbă răspunderea pentru po­
sibilităţile omului. Ele ţin exclusiv de individ 
însuşi , de autonomia lui. Libertatea necondiţio­
nată a persoanei devine măsură a "binelui su­
prem". · I ntrucît însă această libertate în lumea 
reală are un caracter pur abstract şi se interfe­
rează cu lipsa de libertate socială şi cu nefericirea, 
etica idealistă o desparte totodată şi programatic 
de fericire ,  care ia tot mai mult caracterul unei 
satisfaceri iraţionale,  trupeşti, al unei plăceri 
pure şi ca atare devine inferioară :  "Faptul că 
existenţa umană are o valoare în sine , că omul 
trăieşte doar pentru a avea plăceri. . .  de acest 
lucru raţiunea nu ne va convinge nicicînd. Nu­
mai prin ceea ce el face fără a se gîndi la plăcere , 
în deplină libertate şi independent de ceea ce 
îi poate oferi natura chiar ca suferinţă, dă exis­
tenţei sale ca existenţă personală o valoare ab­
solută, iar starea de fericire cu toată întinderea 
comodităţilor sale nu este deloc un bun necondi­
ţionat"15. I şi spune cuvîntul latura dură a pro­
cesului de disciplinare din societatea modernă: 
fericirea individului este în cazul cel mai bun o 
întîmplare fără valoare din viaţa lui. ln  determi­
narea binelui suveran, fericirea este subordonată 
în întregime virtuţii : fericirea nu poate fi  decît 
"consecinţa condiţionată moral , însă necesară" 
a moralităţii . Numai acceptarea unui "temei pur 
intelectual" al acţiunii umane şi a unui "creator 
inteligibil al naturii" face posibilă "o legătură 
necesară" între moralitatea simturilor si starea 
de fericire16• Armonia dintre virtute şi fericire 

16 Kant, Critica puterii de judecată, Partea întîi, Sec­
ţiunea 1, Cartea 1 ,  § 4 ( în Werke, hrsg. v. E. Cassirer, 
Berl in, 1912 ,  vol. V, p. 277 ) . 

16 Kant, Crit ica raţiuni i  pract ice, Bucureşti, E ri .  ştiin­
ţifică, 1972,  p. 205 şi 209. 

156 



tine de acele frumoase relatii a căror instaurare 
;eclamă transcendenţa. 

' 

Dar caracterul necondiţionat pe care idealismul 
german il atribuie principiului libertăţii ca temei 
al binelui suveran lasă să se vadă pentru prima 
oară într-un mod cît se poate de clar conexiunea 
interioară dintre fericire şi libertate.  Forma con­
cretă a libertăţii umane determină forma fericirii 
umane. Critica antică a hedonismului ajunsese 
deja la ideea că fericirea şi libertatea sînt legate 
intre ele. Fericirea - ca implinire a tuturor po­
sibilităţilor individului - presupune libertatea şi 
ea însăşi, în profunzime , este libertate : în de­
terminarea lor conceptuală, ambele apar, în ul­
timă instanţă, ca unul şi acelaşi lucru. Deoarece 
în relaţiile materiale ale lumii exterioare nu dom­
neşte libertatea, deoarece aici fericirea şi întîm­
plarea sînt aproape identice şi deoarece, pe de 
altă parte, se susţine că libertatea individului 
este o condiţie a "binelui suveran" , starea de fe­
ricire nu-şi poate găsi un refugiu în lumea exte­
rioară. Acest considerent intră în joc in etica pla­
tonică şi aristotelică. În critica morală din pe­
rioada burgheză, hedonismul a fost , de asemenea, 
respins pe baza conceptului libertăţii. Kant a 
respins principiul plăcerii ca fiind ceva cu totul 
contingent , opus autonomiei persoanei , iar Fichte 
caracteriza plăcerea ca ceva esenţialmente "in­
voluntar" , intrucit ea presupune coincidenţa 
"lumii exterioare" cu impulsurile şi cerinţele su­
biectului , coincidenţă care nu depinde de liber­
tatea subiectului. In fericirea plăcerii , individul 
este, aşadar, "alienat sieşi" 17• Trece drept indiscu­
tabil că lipsa de libertate a subiectului în relaţia 
sa cu "bunurile aducătoare de fericire" ale lumii 
exterioare este inalienabilă şi că de aceea persoana 
liberă este inevitabil degradată atunci cînd feri­
cirea ei este statornicită în această relatie. Dar în 
timp ce pentru critica antică bunul s�prem tre-

17 Fichte, System der Sittenlehre, I I .  Haup tstiick , 
§ I I .  Werke, herausgegeben von F. Medicus, Leip zig, o. J . , 
B d .  I I ,  p .  340.  

157 



buia tntr-adevăr să constituie,  totodată, fericirea 
supremă, acum lipsa de fapt a libertăţii se onto ­
logizează, iar libertatea, ca şi starea de fericire, se 
interiorizează, astfel încît pentru fericire nu mai 
rămîne loc. Tentativa de a prelua fericirea înăun­
trul dezvoltării autonome a persoanei nu mai este 
reeditată ; libertatea abstractă care alternează cu 
lipsa de libertate socială devine o virtute. 

Satisfacerea dorinţelor şi trebuinţelor capătă o 
reputaţie proastă ; ea)e află în orice caz mai pre­
jos de sfera umană cu care are a se ocupa filozofia. 
Imperativele morale pot fi urmate fără a se da 
curs trebuinţelor care depăşesc minimul fizio­
logic ; un atare principiu conferă unei realizări 
decisive a societăţii moderne sancţiunea sa filo­
zofică. Omul educat în spiritul interiorizării nu 
se va lăsa antrenat cu uşurinţă de sărăcia şi ne­
dreptatea exterioară în lupta împotriva ordinii 
existente. 

Conceptul moral al binelui suveran ar urma să 
înlăture un neadevăr al hedonismului: subiectivi­
tatea pură a fericirii. Fericirea rămîne un "ele­
ment" al binelui suveran, dar ea se subordonează 
universalităţii legii morale. Legea este a raţiu­
nii : fericirea este legată de cunoaştere, fiind 
scoasă din sfera purei simţiri. Adevărata fericire 
presupune cunoaşterea adevărului, presupune că 
oamenii îşi cunosc posibilităţile lor reale maxime, 
îşi cunosc adevăratul lor interes. Indivizii ar putea 
să se simtă fericiţi, să guste fericirea şi totuşi să 
nu fie fericiţi pentru că nu cunosc adevărata feri­
cire. Dar cum este de găsit realitatea fericirii ? 
Ce instanţă decide asupra adevărului ei ? In eri­
tica antică a hedonismului, această întrebare deve­
nea problema politică a organizării drepte a cetă­
ţii ; etica creştină a evului mediu o expedia apelînd 
la dreptatea divină. Morala rigoristă din perioada 
burgheză a transformat libertatea în instanţă a 
adevărului, luînd-o însă în calitate de libertate 
abstractă a fiinţei raţionale , care rămîne exterioară 
şi contingentă faţă de fericire. Tnterpretarea mo­
rală a fericirii, subordonarea sa faţă de legea gene-

15B  



rală a raţiunii, menţine atît izolarea esenţială a 
persoanelor autonome cît şi limitarea lor reală. 

Teoria critică18 aj unge la problema adevărului 
şi universalităţii fericirii prin elucidarea concep­
telor cu care încearcă să determine forma ratio­
nală a societăţii. Într-adevăr, una din drter;n i­
nările care caracterizează asociatia oa1mmilor 
liberi conţine explicit cerinţa ca fiecare individ 
să primească din produsul social potrivit  neeesi­
tăţilor sale. Odată cu dezvoltarea multilaterală a 
indivizilor şi a forţelor de producţie , sori etatea 
poate înscrie pe stindardul ei : "De la fiecare d upă 
capacităţile sale , fiecăruia după nevoile sale" .  
Aici reapare vechea definiţie hedonistă care vede 
fericirea în satisfacerea multilaterală a trebu in ­
ţelor. Satisfacerea trebuinţelor indivizilor urmează 
să devină principiul reglementator al procesu lui 
muncii. Dar trebuinţele omului liber şi plăcere a 
rezultată din satisfacerea lor vor avea o altă înfă­
ţişare decît trebuinţele şi plăcerea în cadrul lip­
sei de libertate, chiar dacă din punct de vedere 
fiziologic rămîn aceleaşi . Într-o organizare socială 
care grupează indivizi izolaţi în clase opuse şi 
lasă libertatea lor personală în seama mecanismu­
lui unui sistem economic care scapă de sub control, 
lipsa de libertate îşi pune amprenta pînă şi asu­
pra trebuinţelor şi  cu atît mai mult asupra plă­
cerii. Aşa cum se prezintă aici, necesitatea şi plă­
cerea nici nu pretind măcar libertatea generală.  
Dezvoltarea forţelor de producţie, dominarea 
crescîndă a naturii, extinderea şi rafinarea pro­
ducţiei de mărfuri, banii şi reificarea universală 
au creat odată cu necesităţi noi şi posibilităţi 
noi de plăcere. Dar aceste posibilităţi de plăcere 
date se opun oamenilor care, atît obiectiv, în vir­
tutea statutului lor economic, cît şi subiectiv, prin 
educaţie şi disciplină, sînt profund incapabili de 
a se bucura. Discrepanţa dintre ceea ce constituie 

18 Prin teorie critică înţelegem aici teoria societăţii, 
aşa cum a fost expusă în articolele principiale din Zeit­
schrift fur Sozialforschung pe baza filozofiei dialectice şi 
a criticii economiei politice. 

159 



obiectul unei plăceri posibile şi modul specific in 
care aceste obiecte sint privite, concepute şi u tili­
zate ridică problema adevărului relaţiei de feri­
cire in această societate : actele intenţionate (vi­
zînd plăcerea) nu ajung la satisfacerea propriei 
lor intenţii ; chiar cînd se împlinesc, ele rămîn 
neadevărate. 

Plăcerea se raportează la lucruri şi la oameni. 
Primele sînt mărfuri (dacă natura sau reglemen­
tarea socială nu le pune la dispoziţia tuturora) 
accesibile conform puterii de cumpărare. Majori­
tatea covîrşitoare a oamenilor are acces numai la 
cele mai ieftine dintre aceste mărfuri. In calitate 
de mărfuri, ele devin obiect al plăcerii, iar ori­
ginea lor se păstrează in ele : pînă şi plăcerea 
are un caracter de clasă. Ceea ce este ieftin nu 
este tot atît de bun ca ceea ce este scump. Rela­
tiile dintre oameni - tocmai in măsura în care 
;e află în afara procesului muncii - sînt în esenţă 
relatii dintre membrii aceleiasi clase. Pentru 
cei {nai mulţi oameni , parteneruÎ lor întru plăcere 
va fi , totodată, partener la mizeria aceleiaşi clase. 
Condiţiile lor de viaţă sînt o scenă sărăcăcioasă 
pentru fericire. Presiunea permanentă la care 
masele largi sînt supuse in vederea reproducerii 
acestei societăţi s-a intensificat şi mai mult odată 
cu acumularea monopolistă a bogăţiei. Orice sur­
plus de plăcere ar periclita disciplinarea necesară 
şi ar îngreuia menţinerea ordinii precise şi sigure 
care asigură funcţionarea mecanismului ansam­
blului. Poliţia şi justiţia participă la reglemen­
tarea economică a plăcerii. Plăcerea ca atare 
urmăreşte propria ei creştere şi rafinare. Dezvolta­
rea personalităţii nu poate fi numai de ordin 
spiritual. Societatea industrială a diferenţiat şi 
amplificat lumea obiectelor de o asemenea mani­
eră încît numai o sensibilitate diferenţiată şi am­
plificată Ia extrem o poate recepţiona. Tehnica 
modernă dispune de toate mijloacele pentru a 
pune in evidenţă mobilitatea, frumuseţea şi gra­
ţia lucrurilor şi corpurilor, pentru a le apropria şi 
a le face utilizabilr. Odată cu trebuinţele cores-

160 



punzătoare acestor posibilităţi au evoluat şi orga­
nele de simţ care le pot recepţiona. Ceea ce omul 
poate percepe, simţi şi făptui într-o civilizaţie 
dezvoltată corespunde noii bogăţii obţinute a 
lumii. Dar utilizarea capacităţilor sporite şi 
satisfacerea lor se află exclusiv la dispoziţia gru­
pelor care dispun de cea mai mare putere de cum­
părare. Dezvoltarea senzoriali tăţii este doar o 
parte a dezvoltării forţelor de producţie ; necesi­
tatea încătusării lor este înrădăcinată în sistemul 
social antagonist care le-a dat naştere. Există 
numeroase modalităţi de a educa păturile domi­
nate în vederea distragerii şi pseudosatisfacerii 
lor ; sportul şi un mare număr de plăceri popu­
lare accesibile îşi îndeplinesc aici funcţia lor isto­
rică. In statele autoritare , teroarea sadică în­
dreptată împotriva duşmanilor regimului are 
posibilităţi inimaginabile de dezlănţuire organi­
zată. Cei mici pot lua parte zilnic în sălile de cine­
matograf la strălucirea lumii mari cu conştiinţa 
că toate acestea se întîmplă totuşi numai în film 
şi că şi aici se întîlnesc strălucirea, amărăciunea 
şi grija, datoria şi păcatul, precum şi triumful 
binelui. Insuşi procesul muncii care schilodeşte 
şi abrutizează organele de simţ ale muncitorului 
constituie o garanţie a faptului că dezvoltarea 
senzorialităţii la straturile inferioare ale pirami­
dei sociale nu va depăşi măsura dezirabilă din 
punct de vedere tehnic. Plăcerea nemij locită care 
mai este permisă este circumscrisă de prevederile 
codului penal. 

Dar nu numai în cazul maselor plăcerea nu poate 
oferi ceea ce intenţionează, adică satisfacerea 
tuturor posibilităţilor subiective şi obiective. 
Acol� unde relaţia dintre oameni ca posesori de 
marfă este relaţia socială dominantă, iar valoa­
rea fiecărei mărfi este determinată de timpul de 
muncă abstract necesar pentru producerea ei, 
plăcerea este in sine lipsită de valoare. Căci, 
oricum ar fi, în această societate ea este se­
parată de muncă ; în plăcere i ndividul nu consumă 

161 



forţa de muncă şi nu reproduce forţa de muncă ; 
el se comportă şi există ca o persoană privată. 
Dacă numai munca abstractă creează valoarea 
care măsoară orice schimb echitabil, plăcerea nu 
poate fi valoare. In caz contrar, echitatea socială 
ar fi pusă sub semnul în trebării, ba chiar s-ar dez­
vălui ca o inechitate izbitoare. Legitimarea plă­
cerii ca valoare ar răsturna de fapt tot "ce scrie 
la carte" .  Intr-adevăr, valoarea unui lucru re­
prezintă pentru orice om modern valoarea muncii 
care a produs acel lucru. Valoarea este astfel 
pătată de sudoarea muncitorului, pe care i-o li­
peşte sabia în flăcări ce desparte cultura de para­
dis. Este periculos să se conceapă plăcerea şi 
neplăcerea ca fiind legate de valoare ; atunci s-ar 
pune întrebarea dacă producătorii valorilor au 
parte de mai multă plăcere sau de mai multă 
neplăcere. Atunci s-ar putea naşte ideea că valoa­
rea ar sta în raport invers cu plăcerea"19• Perico­
lul unei asemenea asocieri a fost recunoscut încă 
la începuturile societăţii burgheze: lipsa de va­
loare a plăcerii pure a fost vîrîtă în conştiinţa 
indivizilor prin toate mij loacele. 

Legătura dintre deprecierea plăcerii şi legiti­
marea socială prin muncă nu apare nicăieri mai 
clar decît în interpretarea plăcerii sexuale. Prag­
matic sau moral , această plăcere este raţiona­
lizată şi apare ca un simplu joc pentru atinge­
rea unui scop exterior ei, în serviciul unei lesni­
cioase subordonări a individului faţă de forma 
existentă a procesului de muncă. Ca valoare de 
ordin igienic, ea este chemată să contribuie la 
sănătatea trupească şi sufletească pe care o recla­
mă funcţionarea normală a omului în cadrul or­
dinii date. După Spinoza, "plăcerea simţurilor" 
trebuie "căutată numai ca mij loc" ,  şi în primul 
rînd ca instrument de igienă : "Trebuie să te de­
dai plăcerii numai în măsura în care menţinerea 

19 IIermann Cohen , Ethik des reinen Willens, 3 Aufl . ,  
Berlin, 1 931 , p .  1 6 3 .  

Hi 2  



sănătăţii cere acest lucru"20 .  Leibniz afirmă că 
"voluptatea simţurilor trebuie să slujească, po­
trivit regulilor raţiunii ,  ca hrană, leac sau întări­
tor"21. Fichte pune sexualitatea în legătură ne­
mijlocită cu  înnoirea procesului de muncă socială : 
"Adevăratul rang, onoarea şi demnitatea omului ,  
şi  îndeosebi a bărbatului , în existenţa sa morală 
firească constă fără îndoială în capacitatea sa origi­
nară de procreare a unor oameni noi, a unor ţinuturi 
noi ale naturii : dincolo de existenţa sa pămîn­
teană, omul are posibilitatea să-i dea naturii 
stăpînitorii  veşnici . . .  De aceea, absoluta necinste, 
absoluta abolire a onoarei propriu-zise umane 
şi bărbăteşti ar fi să se transforme într-un instru­
ment de plăcere senzorială potenţa acordată 
pentru exercitarea acestei prerogative. Ceea ce 
este deasupra oricărei naturi şi este acordat pen­
tru reproducerea dominaţiei asupra ei ar deveni 
ceva secundar , subordonat uneia dintre pornirile 
naturale, plăcerea . . .  ". Această necinste absolută 
este "desfrîu! - utilizarea facultăţii de zămislire 
ca simplă plăcere , fără a avea în vedere scopul 
şi fără a-l dori în mod conştient"22• Plăcerea rela­
ţiilor sexuale este considerată demnă de om şi 
recunoscută numai atunci cînd aceste relaţii sîn t 
puse explicit în slujba generării  unor noi forţe 
de muncă pentru procesul de dominare socială 
a naturii . Reprezentanţii de mai tîrziu ai eticii 
idealiste nu mai au această francheţe. Hermann 
Cohen consideră simpla zămislire a oamenilor 
drept un proces "animalic" şi pretinde transfigu­
rarea plăcerii sexuale printr-un scop într-adevăr 
moral : numai dragostea întemeiată pe fidelitate 
ridică relaţiile sexuale în sfera morală şi transfor­
mă "dragostea sexuală" într-o "trăsătură funda-

20 Spinoza, Abhandlung uber die Vet·vollkommnung des 
Verstandes, iibersetzt von J .  Stern, Reclam, Leipzig, 
p. 9 şi 1 2 .  

21 Leibniz ,  Von der Glackseligkeit. Opera philosophica, 
herausg. von E. Erdmann, Berlin , 1 8t.O,  p .  672 .  

22 Fichte, Die Staatslehre,1 8 13 ,  Werke, op.  cit . ,  Bd.  VI, 
p .  523 şi urm. 

1 63 



mentală a voinţei pure de formare a conştiinţei 
morale"�a. În faza autoritară a ordinii burgheze,  
legătura dintre dragoste şi forma căsătoriei înce­
pe să contrazică făţiş necesităţile statului de a 
avea puternice armate de rezervă militare şi 
economice. "Dragostea" nu este "neapărat legată 
de căsătorie". Dar iubirea trebuie să fie "premisă 
şi condiţie care să ducă Ia căsătorie, iar în căsăto­
rie la copil" . Nu zămislirea copiilor ca atare, ci 
numai zămislirea unor copii zdraveni şi folosi­
tari este decisivă ; "igiena rasială, antropologia 
socială şi alte discipline medico-antropologice" 
se pun "într-un mod foarte merituos şi în slujba 
zămislirii oamenilor"24• 

Eliberarea netransfigurată şi neraţionaliza­
tă a relaţiilor sexuale ar constitui cea mai 
puternică eliberare a plăcerii ca atare şi o 
totală depreciere a muncii de dragul muncii . 
Tensiunea dintre valoarea în sine a muncii si 
libertatea plăcerii nu ar putea fi suportată de 

'
o 

fiinţă umană ; nedreptatea relaţiilor de muncă ar 
apărea strigător în conştiinţa indivizilor, făcînd 
imposibilă subordonarea lor paşnică faţă de sis­
temul social al lumii burgheze. 

Funcţia muncii în cadrul acestei societăţi deter­
mină atitudinea ei faţă de plăcere : plăcerea ca 
atare nu poate să aibă vreun sens şi să rămînă 
neraţionalizată, ci, dimpotrivă, trebuie să capete 
valoare din altă parte. "Plăcerea . . .  şi neplăcerea 
nu-şi găsesc vreo justificare sau motivare în voinţa 
de a munci ; dimpotrivă, ele sădesc imboldul 
de a munci" ,  care ar trebui deci să se subordo­
neze total principiului satisfacerii necesităţilor. 
" Hedonismul este mărginirea unei autojustificări 
a voinţei de a munci"25, el contrazice interesele 
fundamentale ale ordinii existente. Interioriza­
rea şi spiritualizarea prin care plăcerea ar fi 

23 Hermann Cohen ,  op. cit. , p .  58�.  
2' Bruno Bauch,  Grundzilge der Ethik, Stuttgart, 

1 933 , p. 2t.O şi urm. 
26 A. Giirland, Ethik als Kritik da JVeltgeschichte, 

Leip zig. , 1914 ,  p. 1 1 9. 

164 



ad usii la n iv elul cul Lmii ce contr·ih u i n  la J 'eprodu­
cerea ansamblului, demonstrîndu-şi astfel valoa­
rea socială, se află sub semnul acestei convingeri. 
La producătorii nemij lociţi , limitarea plăcerii 
acţi onează imediat, fără nici un fel de mijlocire 
morală, datorită zilei de muncă, care nu lasă 
pentru plăcere decît puţinul "timp liber" , punîn­
du-! în serviciul relaxării si al acumulării de noi 
energii şi de putere de mun�ă. Profitorii procesului 
de muncă sînt afectaţi de aceeaşi valorizare. 
Faptul că în cadrul plăcerii ei nu fac şi nu deţin 
ceva în măsură să producă valoarea le creează un 
anume sentiment de culpabilitate socială, care con­
duce la o raţionalizare a plăcerii. Ca reprezen­
taţie, recreare şi spectacol al strălucirii celor care 
se află in vîrful ierarhiei şi poartă cea mai grea 
răspundere, plăcerea se transformă aproape în­
tr-o povară sau datorie. 

Crearea sentimentului de culpabilitate socială 
este o realizare decisivă a educaţiei. Legea domi­
nantă a valorii se reflectă în convingerea perpe­
tuată în permanenţă că fiecare om considerat 
în sine trebuie să-şi cîştige viaţa în lupta de con­
curenţă pe toate planurile, dacă nu pentru altceva, 
măcar pentru a o putea cîştiga mereu şi că fie­
căruia i se dă conform forţei de muncă pe care 
o cheltuieşte. Fericirea nu se poate însă cîştiga 
în felul acesta. Scopul muncii nu poate să fie 
fericirea, iar răsplata ei nu este plăcerea, ci profi­
tul sau salariul, adică posibilitatea de a munci mai 
departe. Pentru conservarea unui asemenea pro ­
ces de muncă, instinctele şi nevoile care ar putea 
să submineze relaţia normală dintre muncă şi 
plăcere (ca timpul liber) şi instituţiile care o asi­
gură (cum ar fi familia şi căsătoria) trebuie să fie 
distrase sau refulate. Distrugerea şi refularea nu 
sînt în genere legate de progresul cultural. Nenu­
mărate impulsuri şi cerinţe devin false şi distruc­
tive tocmai datorită formelor false pe care le ia 
satisfacerea lor, deşi treapta atinsă a dezvoltării 
obiective ar permite satisfacerea lor adevărată -
adevărată fiindcă s-ar putea îndeplini intenţia 

165 



iniţială : plăcerea "pură" . Cruzimea refulată con­
duce la teroarea sadică,  iar au todăruirea refulată 
la supunerea masochistă. Lăsate în voia propriilor 
lor intenţii ca modalităţi ale instinctului sexual , 
ele ar putea aduce plăceri mai mari nu numai 
subiectului , c i  şi obiectului . Ele nu mai 
sînt legate de distrugere26• Dar diferenţierea 
crescîndă a plăcerii este inacceptabilă într-o 
societate care reclamă tocmai formele re­
fulate ale satisfacerii unor asemenea necesi­
tăţi . Plăcerea mai mare ar însemna în mod ne­
mij locit o mai mare eliberare a individului : ea 
ar pretinde libertate în alegerea obiectului , în 
cunoaşterea şi în realizarea posibilităţilor sale, 
a r  pretinde libertatea timpului şi a locului .  Toate 
aceste cerinţe se lovesc de legea vitală a societă­
ţii existente. In virtutea conexiunii intime dintre 
fericire şi libertate , tabuul plăcerii a fost menţi­
nut cu cea mai mare îndîrjire ; în rîndurile opozi­
t.iei istorice care se ridică împotriva ordinii exis­
tente , acest tabu a generat mari confuzii în 
punerea problemei şi formularea răspunsurilor27• 

Determinarea fericirii ca stare a satisfacerii 
multilaterale a trebuintelor individului este ab ­
stractă şi incorectă întrucît porneşte de la tre­
buinţe în forma lor existentă, considerîndu-le 
un dat ultim. Trebuinţele ca atare nu se află 
nici dincolo de bine şi de rău , nici dincolo de ade­
văr şi fals. Ca si tuaţie istorică, ele ridică proble­
ma "legitimităţii" lor : sînt ele oare de aşa natură 
încît satisfacerea lor să realizeze posibilităţile 
subiective şi obiective ale indivizilor ?  Referitor 
la numeroase forme caracteristice ale trebuinţe­
lor în starea dominantă a omenirii, această în­
trebare trebuie să capete un răspuns negativ : 
stadiul actual al dezvoltării sociale face posibilă 
o fericire mai adevărată decît aceea pe care şi -o 

2 6  Zeitschrift fur Sozialforschung, Jahrg. V (1936 ) ,  
p.  229 .  

27 Chiar ş i  Ia reprezentanţii hotărîţi a i  reformei sexuale 
burgheze apare totuşi tabuul plăceri i într-o raţionalizare 
etică sau psihologică ascunsrt .  

l oG 



făuresc astăzi oamenii. Plăcerea de a-i injosi 
pe alţii, ca şi plăcerea autoînjosirii în faţa�� unei 
voinţe mai puternice, plăcerea diverselor surogate 
ale sexualităţii, plăcerea j ertfelor lipsiteJ.de sens, 
plăcerea eroismului in război sînt false plăceri 
pentru că instinctele şi trebuinţele umane sa­
tisfăcute în acest mod ii fac pe oameni mai pu­
ţin liberi , mai orbi şi mai săraci decît ar putea 
să fie. Acestea sint instinctele si trebuintele unor 
indivizi formaţi in societatea antagor:{istă. În 
măsura în care ele nu sînt condamnate să dispară, 
in noua formă a organizării sociale, se pot concepe 
modalităţi ale satisfacerii lor astfel încît posi­
bilităţile maxime ale oamenilor să se desfăşoare 
intr-adevăr în mod fericit. Această eliberare a 
posibilităţilor este o chestiune a practicii sociale ; 
de dînsa depinde ce pot iniţia oamenii cu orga­
nele lor senzoriale şi spirituale date şi cu bogăţia 
creată prin munca lor pentru a-şi dobîndi o feri­
cire cit mai mare. Concepută astfel, fericirea nu 
mai poate fi considerată ca un dat pur subiectiv : 
ea ţine de domeniul gîndirii şi acţiunii colective 
a oamenilor. 

1 ntr-o societate in care forţele de producţie 
dezvoltate sînt valorificate numai într-o formă 
încătuşată, nu numai satisfacţiile , ci pînă şi ne­
voile oamenilor sînt falsificate. In măsura în care 
depăşesc cerinţele minime ale existenţei, ele vin 
in considerare numai potrivit cu puterea de cum­
părare. În ele se reflectă situaţia de clasă, în spe­
cial situaţia individului în procesul muncii : ea a 
modelat organele (fizice şi psihice) şi capacită­
ţile (fizice şi psihice) ale oamenilor, ca şi orizon­
tul cerinţelor lor. Întrucît aceste cerinţe se mani­
festă numai într-o formă degenerată, încărcată 
de refulări , renunţări ,  acomodări şi raţionali­
zări, in mod normal ele pot fi satisfăcute în ca­
drul social dat ; tocmai pentru că sînt în sine neli­
bere devine posibilă falsa fericire a satisfacerii 
lor în cadrul lipsei de libertate. 

ln teoria critică,  conceptul de fericire nu mai 
are nici o legătură cu conformismul şi relativis-

167 



mul burghez : fericirea este o parte a adevărului 
general , obiectiv, adevăr valabil pentru toţi indi­
vizii , intrucit preia toate interesele lor. Numai 
in raport cu posibilitatea istorică a libertăţii 
generale are sens să spunem că fericirea resim­
ţită în realitate in cadrul relaţiilor de existenţă 
de pînă acum este falsă. In trebuinţele individu­
lui se exprimă interesul său, iar satisfacerea tre­
buinţelor corespunde acestui interes. Existenţa 
fericirii într-o societate guvernată de legi oarbe 
este în genere o mană cerească :  în felul acesta, indi­
vidul se poate simţi in siguranţă, ferit de a ajunge 
la disperarea ultimă. Morala rigoristă păcă­
tuieşte faţă de forma sărăcăcioasă in care a dăi­
nuit omenirea ; în raport cu ea, orice hedonism 
este justificat. Abia astăzi, pe ultima treaptă a 
dezvoltării ordinii existente, cînd forţele obiec­
tive care conduc spre o ordine superioară a ome­
nirii s-au maturizat si numai in conexiune cu 
teoria şi practica istorică legată de această trans­
formare,  fericirea poate deveni obiect al criticii, 
împreună cu intreg ansamblul ordinii existente. 
Devine evident că indivizii care au fost educaţi 
pentru a se încadra în procesul antagonist al 
muncii nu pot fi judecătorii propriei lor fericiri. 
Ei sînt împiedicaţi să-şi cunoască adevăratele 
lor interese. Astfel se poate intimpla ca ei să se 
considere fericiţi şi să accepte fără vreo constrîn­
gere exterioară sistemul care ii oprimă. Rezul­
tatele unor plebiscite moderne arată că oamenii 
care nu cunosc adevărul pot să ajungă pînă acolo 
încît să se pronunţe împotriva lor înşişi . Cîtă 
vreme indivizii îşi văd interesul numai în propă­
şirea lor înăuntrul ordinii date ,  aparatul autori­
tar obţine cu uşurinţă un astfel de vot . Teroarea 
nu face decît să întreţină mistificarea  celor do­
minaţi. Referirea la interese este lipsită de temei. 

In ce priveşte posibilităţile unei organizări 
reale mai fericite a omenirii , interesul individului 
nu mai este un dat ultim ; există un interes ade­
vărat şi un interes fals şi in ceea ce priveşte indi­
vidul .  Interesul în fapt , imediat al individului nu 

168 



este neapărat şi interesul său adevărat.  Aceasta 
nu pentru că interesul adevărat ar fi acela 
care pe temeiul unui risc minim şi al unei şanse 
mai mari de plăcere ar pretinde să i se aducă 
ca jertfă interesul imediat .  Un asemenea calcul 
al fericirii rămîne în cadrul general al interesului 
fals şi poate cel mult să faciliteze alegerea celei 
mai bune dintre fericirile false. Adevăratul inte­
res al individului nu poate să rezide în propria 
sa încălcare sau in încălcarea intereselor celor­
lalţi . Acesta nu este nici măcar adevăratul inte­
res al celor a căror putere se poate menţine numai 
pe baza unei asemenea încălcări . Pe treapta actuală 
a dezvoltării , puterea nu se mai poate bucura 
de lumea pe care o domină : în clipa în care ar 
înceta să funcţioneze, să înnoiască procesul sîn­
geros şi extenuant al simplei sale reproduceri, 
ea  ar fi pierdută. Pînă şi pentru ea mai este ceva 
de cîştigat . 

Faptul că interesul adevărat al individului 
este interesul libertăţii , că libertatea individuală 
reală poate merge mînă în mînă cu adevărata 
libertate generală, şi în genere nici nu este posi­
bilă decît împreună cu ea, că fericirea rezidă, în 
ultimă instanţă, în libertate nu constituie propo­
ziţii asupra naturii umane ale antropologiei filo­
zofice , ci descrieri ale unei situaţii istorice pe care 
omenirea a smuls-o prin luptă împotriva naturii 
înseşi. Indivizii a căror fericire depinde de folo­
sirea acestei situatii s-au format ca oameni la scoala 
capitalismului : a�plificarea şi diferenţierea �onsi­
derabilă a aptitudinilor lor şi a lumii lor concordă 
cu încătusarea soci ală a acestei dezvoltări. Întru­
cît lipsa d� libertate este înrădăcinată în trebuinţe 
şi nu numai în satisfacerea lor, trebuie să fie eli­
berate în primul rînd trebuinţele înseşi. Aceasta 
nu reprezintă un act educativ de înnoire morală a 
oamenilor, ci un proces economic şi politic. Stăpî­
nirea de către comunitate a mijloacelor de produc­
ţie , adaptarea procesului de producţie la trebuinţele 
cowunităţii , micşorarea zilei de muncă şi partici­
parra activă a indivizilor la administrarea ansam-

169 



hlului aparţin conţinutului acestui proces .  Odată cu 
realizarea tuturor posibilităţilor existente,  subiec­
tive şi obiective , de dezvoltare , trebuinţele înseşi 
se vor transforma. Acelea care îşi au originile în 
constrîngerea socială a refulării , în nedreptate , 
întinare şi mizerie mmează să dispară. Dar nu 
este deloc exclus că si atunci vor mai exista bol­
navi, alienaţi mintali şi criminali. Imperiul nece­
sităţii continuă să subziste , eonfruntarea cu na­
tura şi chiar între oameni persistă. Aşadar, re­
producerea ansamblului va eontinua să fie legată 
de privaţiuni ale indivizilor : interesele particulare 
nu vor coincide nemij locit cu interesele reale .  
Diferenţa dintre interE sul particular şi cel real 
este totusi altceva decît diferenta dintre intere­
sul parti�ular şi interesul unei g�neralităţi auto­
nomizate care-I subjugă pe individ .  I n  relaţiile 
sale cu generalitatea, individul se va raporta în 
mod real la adevăr : pretenţiile şi deciziile lui vor 
ţine seama de interesele sale şi, în ultimă instanţă, 
vor servi fericirii sale. Desi interesul adevărat 
trebuie să fie reprezentat în

· 
continuare de o lege 

generală care interzice anumite trebuinţe şi satis­
facţii , în spatele unei asemenea legi nu se va mai 
afla interesul particular al unor grupuri care-şi 
menţin puterea prin uzurparea generalităţii îm­
potriva ei înseşi , ci decizia raţională a unor indi­
vizi liberi. Ajunşi la majorat ,  oamenii înşişi vor 
avea să se confrunte cu propriile lor trebuinţe . 
Hăspunderea lor va fi infinit mai mare ,  întrucît 
ei nu vor mai avea falsa plăcere a protecţiei maso­
chiste pe care le -o  asigură o putere eteronomă. 
Unirea interioară,  reală (nu restabilită printr-o 
transcendenţă) dintre datorie şi fericire ,  în j u­
rul căreia etica idealistă a ezitat , este posibilă 
numai în libertate .  Aşa a conceput-o Kant atunci 
cînd a fundat noţiunea datoriei pe a utonomia 
persoanei . Prin limitare la libertatea voinţei pme, 
autonomia se limitează pe sine în favoarea 
unei ordini sociale,  care o poate admite numai 
în forma ei abstractă. 

170 



In cazul în care indivizii pe deplin responsabili 
vor respinge anumite trebuinţe şi o anumită plă­
cere ca rele, aceasta se va datora cunoaşterii 
autonome a adevăratelor lor interese : menţine­
rea libertăţii generale. Ca atare ,  aceasta ar fi în 
interesul fericirii lor, care nu poate subzista decît 
în libertatea generală ca împlinire a tuturor posi­
bilităţilor dezvoltate.  Vechiul deziderat al hedo­
nismului era tocmai legarea fericirii de adevăr. 
Problema era insolubilă. Cît timp decizia asupra 
adevărului o lua o societate anarhică, lipsită de 
libertate ,  nu se putea ajunge decît sau la intere­
sul particular al individului izolat ,  sau la  cerinţele 
generalului autonomizat . În primul caz se pier­
dea forma (generalitatea) ; în cel de-al doilea caz 
se pierdea conţinutul (individualitatea) . Adevă ­
rul la care se raportează în cadrul fericidi indivi­
dul eliberat este atît cel general cît şi cel parti­
cular . Prin interesele sale ,  subiectul nu mai este 
singularizat faţă de alţii , viaţa sa poate fi fericită 
d incolo de contingenţa clipei, deoarece relaţiile 
existenţei sale nu mai sînt d eterminate de un pro­
ces de muncă care creează bogăţie doar prin men­
ţ,inerea sărăciei şi a mizeriei , ci prin autoconduce­
rea raţională a ansamblului , conducere la care 
subiectul participă în mod activ. Individul se 
poate raporta faţă de alţii ca faţă de egalii săi 
şi faţă de lume ca lume a sa : ca nu-i mai este în­
străinată. Înţelegerea reciprocă nu mai este do­
minată de  nefericire întrucît j udecata şi pasiunea 
nu mai intră în conflict cu forma rei ficată a rela­
ţiilor umane. 

Fericirea generală presupune cunoaşterea inte­
resului adevărat : interesul ca procesul vieţii 
sociale să fie ad ministrat astfel încît libertatea 
indivizilor să concorde cu menţinerea ansamblu­
lui pc baza condiţiilor istorice şi naturale date în 
mod obiectiv. Legătura dintre fericire şi cunoaş­
tere a fost ascunsă de dezvoltarea antagonisme­
lor sociale : raţiunea abstractă a indivizilor izo­
laţi nu poate decide , fireşte , în materie de fericire, 

1 7 1  



care atîrnă de hazard .  Dar aceeasi dezvolLare 
a dat naştere şi forţelor capabile să 

'
restabilească 

această legătură. In cazul producătorilor nemij ­
lociţi , separarea este în mare măsură abolită chiar 
în cadrul lipsei de libertate. Aici individul nu are 
să păzească o proprietate de care s-ar putea bucura 
numai pe seama altora ; interesul său îl împinge 
nu la concurenţă sau la o asociere de interese 
care s-ar baza şi ea numai pe concurenţă, ci la 
o solidaritate militantă. Ţelul ei rezidă mai întîi 
în dobîndirea unor condiţii de trai mai bune , mai 
umane pentru un anumit grup social . Dar acest 
interes particular nu poate fi asigurat decît prin 
realizarea unor condiţii de viaţă mai bune, mai 
umane ale ansamblului şi prin eliberarea colec­
tivităţii. In faza monopolistă a societăţii burgheze, 
cînd conservarea interesului general de către 
grupurile care militează in favoarea unei trans­
formări vii este destul de evidentă, profitorii ordi­
nii existente se străduiesc să submineze această 
solidaritate. Birocratizarea, accentuarea diferen­
ţelor de salarizare şi coruperea directă a muncito­
rilor sînt chemate să înrădăcineze contrariul soli­
daritătii chiar si în aceste straturi. Interesul lor 
real re

'
clamă în;ă nu schimbarea cutărui sau cută­

rui aspect , ci restructurarea radicală a procesului 
de producţie. Acum nu raţiunea generală înşală 
interesul particular in spatele indivizilor ; se în­
tîmplă exact contrariul : interesul special este 
partea activă şi conştientă a procesului care dă 
impuls generalului. Abia in acest stadiu al socie­
tăţii "adevărul satisfacerilor particulare. . .  este 
satisfacerea generală, pe care voinţa şi-o propune 
ca scop, anume fericirea"28• Hegel a arătat că 
progresul general în istorie poate avea loc numai 
prin intermediul interesului particular , deoarece 
numai in�eresul particular poate conferi indi­
vidului pasiunea luptei istorice . " Interesul parti-

28 Hegel , Enciclopedia ştiinţelor filozofice. Partea a 

treia - Filozofia spiritului, § (l? 8 ,  Bucureşti , Editura 
Academiei R. S .R. , 1966 ,  p .  310 .  

172 



cular propriu pasiunii nu poate fi deci despărţit 
de manifestarea generalului , căci generalul re­
zultă din particular, din determinat şi din negarea 
acestuia"29• Cînd această inseparabilitate se da­
torează numai vicleniei raţiunii, rezultatul este 
legat de nefericirea indivizilor ; pasiunea cu care 
ei îşi urmăresc interesul lor particular îi sleieşte 
şi-i distruge. Hegel vedea o "oribilă consolare" 
în faptul că "marii oameni ai istoriei n-au fost 
ceea ce se poate numi fericiţi"30• Dacă raţiunea 
istorică nu poate avea o formă mai înaltă decît 
organizarea antagonistă a omenirii , atunci acea­
stă calamitate nu poate fi înlăturată. Ce-i drept, 
oamenii urmăresc nu fericirea, ci, de fiecare dată, 
anumite scopuri a căror realizare aduce cu sine 
fericirea. Î năuntrul scopurilor determinate care 
sînt atinse prin lupta solidară pentru o societate 
raţională, fericirea nu mai constituie un element 
auxiliar contingent . Ea se află în însăşi ordinea 
nouă pe care o reclamă relaţiile vieţii, încetind 
a mai fi doar o stare subiectivă, atunci cînd în 
înseşi cerinţele eliberate ale subiecţilor se manifes­
tă  preocuparea generală pentru posibilităţile in­
divizilor. 

Faptul că lupta pentru o viitoare generalitate 
superioară devine în prezent cauza unor indivizi 
şi grupuri particulare constituie , după Hegel , 
situaţia tragică a personalităţilor istorice. Ele 
atacă relaţiile sociale în care se reproduce - deşi 
într-un mod rău - viaţa ansamblului ; ele luptă 
împotriva unei forme concrete a raţiunii fără ca 
posibilitatea practică a formei viitoare să fi fost 
demonstrată empiric. Ei se comportă ca nişte 
nelegiuiţi. Raţionalitatea lor acţionează cu nece­
sitate într-o formă particulară iraţională, submi­
nantă, modul lor de a critica descompunerea şi 
anarhia este anarhic şi distructiv. Indivizii care 
se lasă cuprinşi de idee pînă într-atît încît ea 

29 Hegel , Prelegeri de filozofie a istoriei, Bucureşti , 
Editura Academiei R. S.R. , 1968 ,  p. 35.  

30 Ibid,  p .  33 .  

173  



impregnează întreaga lor existenţă sînt rccalei­
tranţi şi obstinaţi • .  Conştiinţa comună nu ştie 
să facă vreo deosebire între ei si niste criminali 
şi , e fapt , în cadrul ordinii date ei sînt nişte crimi­
n al i , cum este Socrate în Atena31• Universalitatea 
şi raţiunea au devenit pentru ei adevărate pasiuni . 
Conformistul formalist care nu face deosebire între 
o cerinţă particulară sau alta, îi denunţă ca pe 
nişte răuvoitori şi periculoşi. El vede cum critica 
formei aparente a libertăţii în prezent şi cunoaşte­
rea realităţii viitoare a libertăţii constituie de pe 
acum fericirea lor, deoarece ei depăşesc separarea 
rigidă dintre aici şi acolo, dintre astăzi şi mîine , 
simţul exclusivist şi respingător al Eului, caracte­
ristic existenţei burgheze,  ceea (le conformistul 
însă nu poate înţelege .  Ei îi apar ca nişte exal­
taţi , în cazul cel mai bun ca nişte spirite religi­
oase , conformistul considerînd că oamenii nu se 
preocupă decît de avantajul lor particular. Situa­
ţia lor paradoxală o înţeleg numai puţini . 

Ca şi forma accesibilă a fericirii , cunoaşterea 
reală cerută de această formă poate fi depăşită 
numai de interesul deosebit al acelor straturi 
sociale a căror eliberare nu mai poate conduce la 
dominarea unor interese deosebite asupra univer­
salităţii , ci numai la eliberarea generală a omenirii .  
Un atare interes reclamă o ideologie care să ascun­
dă forma adevărului pentru a se legitima ca inte­
res general . Coneeperea pînă la capăt a tuturor 
posibilităţilor realizabile (care şi-a găsit în perioad a 
burgheză limita sa socială în ameninţarea unei 
transformări materiale a ansamblului) şi urmări­
rea perseverentă a îndeplinirii lor sînt conţinute 
în însuşi acest interes.  Cu pierderea cunoaşterii 
corecte s-ar pierde şi fericirea, iar necesitatea  unei 
situaţii necontrolate şi-ar recăpăta puterea sa 
contingentă asupra oamenilor.  Libertatea cunoaş­
terii este o parte a libertăţii reale care reclamă 
stabilirea şi realizarea colectivă a ceea ce a fost 

at  Vezi Hegel , Prelegeri de istorie a filozofiei , voi. 1 ,  
Bucureşti, Editura Academiei R.S.R. , 1 963 ,  p .  409. 

174 



t'ecunoscut drept adevărat . Rolul esenţial al ad�­
vărului în fericirea indivizilor arată astfel că defi­
nirea fericirii ca plăcere şi desfătare este i�sufi­
cientă. Dacă cunoaşterea adevărului nu mai este 
asociată de cunoaşterea culpabilităţii , a mizeriei 
şi nedreptăţii , ea nu mai are de ce să rămînă ex;ţe­
rioară fericirii, căreia îi reveneau doar relaţnle 
senzoriale nemijlocite .  Unei cunoaşteri cu adevă­
rat inocente i se pot deschide, în vederea fericirii, 
şi relaţiile personale dintre oameni : poate că toc­
mai ele constituie atunci acea comunitate liberă 
de la care morala idealistă aştepta înflorirea 
supremă a individualităţii. Cunoaşterea nu va 
mai tulbura plăcerea : poate că ea însăşi va deveni 
cumva plăcere, aşa cum ideea antică a Nous­
ului ca determinare ultimă a cunoasterii a cute­
zat să întrezărească. În  por tretul î�fricoşăt or al 
juisorului deslănţuit , preocupat numai de tre­
buinţele sale senzoriale , mai răzbat separarea din­
tre forţele productive spirituale şi cele materiale, 
separarea dintre procesul muncii şi procesul con­
sumului . Depăşirea acest ei separări constituie una 
din premis8le libertăţii : este necesar ca dezvol­
tarea nevoilor m ateriale să meargă mînă în mînă 
cu dezvol tarea nevoilor psihice şi spirituale .  Ac­
ţiunea tehnicii ,  ştiinţei şi ar tei se schimbă odată 
cu schimbarea valorificării lor si a continutului 
acesteia din urmă ; atunci cind e

'
le nu mai suferă 

constrîngerea exercitată de un sistem de produc­
ţie legat de nefericirea majorităţii şi de exigenţele 
raţionalizării , interiorizării şi sublimării , spiritul 
poate semnifica numai o potenţare a fericirii. 
In teoria şi practica critică, hedonismul este depă­
şit ; libertatea domneşte şi în domeniul psihic 
şi spiritual al vieţii : atunci cînd cultura nu mai 
stă sub constrîngerea interiorizării , este lipsit de 
sens să limităm fericirea la plăcerea senzorială. 

Realitatea fericirii este realitatea libertăţii 
ca autodeterminare a oamenilor eliberati în 
lupta lor comună împotriva naturi i .  "Ad�vărul 
satisfacerilor particulare însă este satisfacerea 
generală, pe care voinţa, întrucît cugetă, şi-o  

175 



propune ca scop , anume fericirea" . Dar această 
fericire este mai întîi "uniflersalitatea numai re­
prezentată, abstractă, a conţinutului care doar 
trebuie să fie" .  Adevărul ei "este determinaţia 
universală a voinţei în ea însăşi, adică însăşi 
determinarea de sine, l ibertatea"32• Pentru 
idealism, însă, libertatea era şi "substanţa" şi 
"unica armă adevărată a spiritului, esenţa şi 
adevărul raţiunii "33• In forma lor desăvîrşită, 
fericirea şi raţiunea trebuie să coincidă. Hegel 
nu credea că realizarea acestei forme ar putea 
deveni sarcină a practicii istorice ca instituire 
a unei forme noi a organizării sociale a omenirii. 
El a prezentat însă sub titlul de "ideal" "starea 
universală" a fericirii, stare , totodată, a raţiunii 
şi a libertăţii, ca depăşire a opoziţiei caracteris­
tice pentru starea societăţii burgheze dintre inte­
resele particulare ale indivizilor izolaţi şi generali­
tatea autonomizată care se menţine prin sacrifi­
carea indivizilor : ",n ideal . . .  individualitatea 
particulară trebuie,  tocmai, să rămînă în acord 
inseparabil cu ceea ce este substanţial şi în 
măsura în care idealului îi revine libertatea şi 
independenţa subiectivităţii, în aceeaşi măsură 
nu este îngăduit ca lumea stărilor şi a relaţiilor 
înconjurătoare să posede obiectivitate esenţială 
pentru sine, independentă de ceea ce este subiec­
tiv şi individual. Individul ideal trebuie să fie 
încheiat în sine , ceea este obiectiv trebuie să fie 
încă al său şi să nu se mişte şi să se înfăptu­
iască pentru sine , desfăcut de individualitatea 
subiecţilor, deoarece altfel subiectul se înfăţi­
şează ca ceea ce este pur şi simplu .subordonat 
faţă de lumea pentru sine deja  implinită"34• 

32 Hegel ,  Enciclopedia ştiinţelor filozofice. Partea a 
treia - Filozofia spiritului - § 478 şi 480, Bucureşti, 
Editura Academiei R.S .R. ,  1966 ,  p .  310,  31 1 .  

8 3  Hegel , Prelegeri d e  filozofie a istoriei, Bucureşti , 
Editura Academiei R. S.R.,  1968 ,  p .  20.  

34 Hegel , Prelegeri de estetică , voi . 1 ,  Bucureşt, Editura 
Academiei R.R .R . ,  1966 , p .  1 8 7 .  



EROS ŞI CIVILIZAŢIE 





O RI GI NEA 
REPRIMĂRII  INDIVIDULUI* 

(Ontogeneza) 

Freud urmăreşte dezvoltarea reprimării (refu­
Iării) Ia nivelul structurii pulsionale a individului. 
Soarta libertătii si a fericirii umane se decide în 
lupta pulsiunilor; care este o luptă pe viaţă şi 
pe moarte în adevăratul sens al cuvîntului, luptă 
la care iau parte trupul şi sufletul , natura şi cul­
tura. Această dinamică biologică şi totodată 
sociologică cons tituie nucleul metapsihologiei 
freudiene. Freud a dezvoltat aceste ipoteze 
hotărîtoare ezitînd, modificîndu-le permanent, 
fără a le da o elaborare definitivă. Ultima teorie 
despre pulsiuni, în contextul căreia s-au dezvoltat 
aceste ipoteze după 1920, este precedată de cel 
puţin două concepţii diferite asupra anatomie i 
psihicului. Pentru scopurile urmărite aici nu este 
necesar să prezentăm istoria psihanalitică a 
teoriei pulsiunilor * * ;  o expunere rezumati vă :; 
principalelor ei caracteristici va fi suficientă pen 
tru discuţia care urmează. 

* Capitolul II din Eros and CiPilization. A Philosophi­
cal 1 nquiry into Freud, The Bea con Press , Boston,  1 955.  

* *  Ca o completare a sintezei realizate de Freud în 
special în N eue Folge der Vorlesungen zur Einfuhrung in 
die Psychoanalyse (Ges. TV erke, XV) vezi Siegfried Bern­
feld , uber die Einteilung der Triebe, în Imago XXI , 1 935 ; 
Ernes t J o nes,  Psychoanalysis and the 1 nstincts ,  în Bri­
tish Journal of Psychology, X XVI ,  1 9 30 ; şi Edward Bi­
bring, The DePelopment and Problems of the Theory of 
lnstincts , în International Journal of Psychoanalysis , 
X X I ,  1 941 . 

179 



ln toate fazele teoriei freudiene aparatul 
psihic apare ca o unitate dinamică de contrarii , 
de structuri inconştiente şi conştiente, de procese 
primare şi secundare, de capacităţi moştenite , 
"fixate constituţional" şi de capacităţi dobindite , 
de realităţi corporala-sufleteşti şi de realităţi 
externe. Această construcţie dualistă este pre­
dominantă chiar şi in tipologia tripartită de mai 
tîrziu (eu, sine, supraeu) ; elementele intermediare 
tind spre cei doi poli. Aceştia îşi găsesc expresia 
cea mai clară in cele două principii fundamentale 
care guvernează aparatul psihic : principiul plă­
cerii şi principiul realităţ,ii . 

ln prima formă, teoria lui Freud se bazează 
pe antagonismul dintre pulsiunile sexuale (libi­
dinale ) şi pulsiunile eului (de autoconservare) ;  
in unima formă ea se centrează pe conflictul din­
tre instinctul vieţii (Eros) şi instinctul morţii. 
Pentru o scurtă perioadă intermediară, concep­
ţia dualistă este înlocuită prin admiterea unui 
libido unic , atotcuprinzător (narcisic) .  De-a lungul 
tuturor acestor modificări ale teoriei freudi­
ene , sexualitatea îşi păstrează locul dominant 
în lumea pulsiunilor. Rolul decisiv al sexua­
lităţii corespunde esenţei aparatului psihic, aşa 
cum îl concepea Freud : dacă procesele psihice 
primare sînt guvernate de principiul plăcerii , 
atunci pulsiunea care conservă viaţa însăşi, 
fiind guvernată de acest principiu, trebuie să 
fie instinctul vieţii . 

Concepţia iniţială a lui Freud asupra sexua­
lităţii este încă foarte departe de reprezentarea 
Erosului ca instinct al vieţii . Pulsiunea sexuală 
este acum doar un instinct specific (sau mai cu­
rînd o grupă de pulsiuni) care se confruntă de 
la egal la egal cu instinctul eului (instinctul de 
autoconservare) şi care este definit prin geneza 
sa specifică, prin scopul şi obiectul său propriu. 
Teoria lui Freud este, cel puţin pînă la intra­
ducerea narcisismului in anul 1914, orice alt­
ceva decît "pansexualism" ; ea se remarcă mai 

180 



curind printr-o limitate a domeniului sexualităţii , 
limitare care este menţinută în pofida dificultăţii 
constante de a verifica existenţa de-sine-stătă­
toare a instinctelor nonsexuale de autoconser­
vare . Mai este un drum lung de parcurs pînă la 
ipoteza că acestea sînt doar "pulsiuni parţiale 
menite să apere drumul propriu al organismului 
către moarte şi să elimine alte posibilităţi de 
întoarcere la stadiul anorganic decît cele ima­
nente" * sau,  cu alte cuvinte , că ele înseşi sînt 
de natură libidinală, părţi ale Erosului. Oricum 
ar fi, descoperirea sexualităţii infantile şi a zone­
lor erogene ale corpului, aproape nelimitate, anti­
cipează recunoaşterea ulterioară a componentelor 
libidinale ale instinctelor de autoconservare şi 
pregăteşte terenul pentru noua interpretare a 
sexualităţii ca instinct al vieţii (Eros) .  

In ultima formă a teoriei pulsiunilor, pulsiunile 
de autoconservare, aceste sanctuare scumpe ale 
individului şi justificarea sa in "lupta pentru 
existenţă" , sînt dizolva te : activitatea lor este 
prezentată acum ca ţinînd de pnlsiunile sexuale 
generatoare sau, în măsura în care autoconser­
varea se realizează printr-o agresiune socialmente 
utilă, ca activitate a pulsiunilor distructive. 
Erosul si instinctul mortii devin acum cele două 
pulsiuni fundamentale. Este momentul să obser­
văm că Freud, atunci cînd avansează această 
nouă concepţie, se simte obligat să atragă aten­
ţia cu insistenţă asupra naturii comune a celor 
două pulsiuni, anterioară diferenţierii lor. Eve­
nimentul deosebit si totodată înfricosător este 
descoperirea tendintei fundamental regresire sau 
"conservatoare" a întregii vieţi pulsionale. Freud 
bănuieşte că a descoperit "o caracteristică gene­
rală a pulsiunilor, poate a întregii vieţi organice ,  
care nu  a fost limpede cunoscută sau, cel puţin, 
nu a fost suficient subliniată" ; este vorba de 
"tendinţa imanentă vieţii organice de a reveni la 
stadiul anterior pe care viul a trebuit să-I abando-

* Jenseits des Lustprinzips, Ges . Werke, XII ,  p .  1,1 .  

l ll l  



neze sub influenţa unor forţe externe perturba­
toare, de un fel de elasticitate organică sau de 
manifestarea inerţiei în viaţa organică"* .  Acesta 
ar fi deci conţinutul ultim sau substanţa "proce­
selor primare" a căror acţiune în inconştient a 
fost de la început înregistrată de Freud .  Mai 
întîi ele au fos t desemnate ca tendinţa de " descăr­
care liberă a cantităţilor de excitaţie" produse 
de acţiunea realităţii externe asupra organis­
mului** ; descărcarea cu desăvîrşire liberă ar 
insemna satisfacerea deplină. 20 de ani mai 
tîrziu, Freud porneşte tot de la această idee. 

"Principiul plăcerii este o tendinţă pusă în 
slujba unei funcţiuni care urmăreşte eliminarea 
excitaţiei din aparatul psihic sau menţinerea 
cantităţii de excitaţie la un nivel constant sau 
minim. Nu ne putem decide încă pentru vreuna 
din aceste variante"*** .  

lnsă logica interioară a acestei concepţii sfîr­
şeşte prin a se impune. Inexcitabilitatea a fost 
definitiv sacrificată odată cu apariţia vieţii ; 
tendinţa de a realiza un echilibru cons tant re­
prezintă deci o regresiune spre un stadiu ante­
rior vieţii. Procesele primare ale aparatului psi­
hic par, datorită năzuinţei lor spre o satisfacere 
deplină, total legate de "tendinţa a tot ceea ce 
este viu de a se întoarce la liniştea lumii anorga­
nice"**** .  Pulsiunile sînt atrase în orbita mor�ii. 
"Daeă principiul constanţ.ei în sensul dat de 
Fechner guvernează viaţ.a, atunci aceasta trebuie 
să fie o alunecare în moarte""" * * * * .  Principiul 
Nirvana apare acum ca "tendinţa dominantă 
a vieţii psihice, poate a vieţii nervoase în general" . 
Iar principiul plăcerii apare în lumina principiu­
lui Nirvana ca o expresie a acestuia :  "Fap tul că 

* Ib idem, p. 38. Vezi şi Neue Folge der Vorlesungen 
zur Einfuhrung in die Psychoanalyse, Ges . Werke, XV . 

* *  D ie Traumdeutung, Ges. Werke, I I  şi I I I . 
* * *  Jenseits des Lustpr inz ips, p. 6 7 .  

* * * * Ib idem, p .  68 .  
* * * * *  Das Ich und das Es, Ges. Werke, XI I I ,  p.  2 7 5 .  

182 



considerăm tendinţ.a de diminuare , de menţinere 
la nivel constant sau de suprimare a tensiunii 
excitaţiei (principiul Nirvana) , aşa cum se 
exprimă în principiul plăcerii ,  ca tendinţa domi­
nantă a vieţii sufleteşti , poate a vieţii nervoase 
în general , constituie motivul cel mai puternic 
care ne determină să credem în existenţa instinc­
tului morţii" * .  

Totuşi, primatul principiului Nirvana, conver­
genţa înfricoşătoare a plăcerii şi a morţii abia 
stabilite sînt din nou dizolvate. Oricît de uni­
versal valabilă ar fi orientarea regresivă a vieţii 
organice, pulsiunile îşi caută satisfacerea pe cu 
totul alte căi. Deosebirea este cea dintre conser­
varea şi distrugerea vieţii. Din trunchiul comun 
al vieţii pulsionale se desprind două direcţii 
antagonice. Instinctele vieţii cîştigă supremaţia 
asupra instinctelor morti i .  Ele se opun permanent 
"alunecării în moarte" şi o am înă : "Dacă princi­
piul constanţei. . .  domină viaţa, care atunci ar 
însemna o alunecare în moarte ,  cerinţele Erosu­
lui, ale pulsiunilor sexuale sînt acelea care, ca 
cerinţe pulsionale ,  împiedică scăderea nivelului 
şi introduc noi tensiuni"* * .  Ele îşi îndeplinesc 
funcţia de  conservare a vieţii prin desprinderea 
de organism a unor celule germinale şi prin con­
topirea a d ouă corpuri celulare de acest tip*** ,  
prntru ca apoi să  tindă spre " formarea ş i  conser­
varea unor unităţi tot mai mari" **** .  Astfel ele 
obţin de la moarte "nemurirea potenţială" a sub­
stanţ.e i  vieţii** * * * .  Dnalismul dinamic al vieţii 
pubionale pare asigurat. Dar Freud revine din 
n o u  la punctu l său de plecare, la natura comună, 
origin ară a pulsiunilor. Instinctele vieţii "sînt 

* Jenseits des Lustprinzips, p .  60 
* *  Das Ich und das Es, p. 2 7 5  

* * *  Jenseits des Lustprinzips. 
* * * *  Abriss der Psychoanalyse, F ischerhiicherci , voi. 47 , 

Frankfu rt,  1 9 5 3  
* * * '' *  Jenseits des Lustprinzips, p .  '•2 

1R3 



conservatoare ca şi celelal te, întrucît ele conduc 
spre stadii anterioare ale vieţii" ,  deşi ele sînt 
conservatoare "intr-un grad mai înalt"* Ca 
atare, în ultimă instanţă sexualitatea ar urma 
acelaşi drum ca instinctul morţii. Pentru a ilustra 
caracterul regresiv al sexualităţii, Freud va cita 
mai tîrziu "ipoteza fantastică" a lui Platon,  după 
care substanţa vie, în momentul animării ei, a 
fost dispersată în particule mici care de atunci 
caută să se reunească prin intermediul instincte­
lor sexuale"** .  " In pofida aparenţelor, stă oare 
Eros, în ultimă instanţă, în slujba instinctului 
morţii, iar viaţa este într-adevăr doar un lung 
ocol pe drumul către moarte ?*** .  Aparenţa este 
însă puternică şi ocolul suficient de lung pentru a 
acredita ideea contrară. Eros este definit ca 
marea fortă unificatoare care conservă viata**** .  
Raportul 

'
ultim dintre Eros ş i  Thanatos 

'
rămîne 

întunecat. 
Dacă Eros şi Thanatos apar ca două pulsiuni 

fundamentale a căror prezenţă alternativă şi 
constantă contopire (şi dezbinare) caracteri­
zează procesul vieţii, atunci această teorie a 
pulsiunilor reprezintă cu mult mai mult decît o 
reformulare a concepţiei freudiene mai vechi. 
Psihanaliştii au accentuat pe bună dreptate 
că metapsihologia freudiană in ultima ei fază 
se bazează pe un concept de pulsiune esenţial­
mente nou : pulsiunile nu mai sînt definite după 
originea şi funcţia lor organică, ci ca forţe deter­
minate care imprimă procesului vital o direcţie 
anumită, în sensul de "principii ale vieţii" .  Denu­
mirile pulsiune, principiu, reglementare sînt asi­
milate. "Opoziţia rigidă dintre un aparat psihic 
guvernat de principii determinate, pe de o parte , 
şi pulsiuni care pătrund în acest aparat din 

• Ibidem, p. 42 .  
* *  Jenseits des Lustprinzips, p .  6 3  

* * * Ib idem, p .  41  
* * * *  Das Ich und das Es, p .  2 8 9 .  

J.S4. 



afară, pe de altă parte ,  nu a mai putut fi men­
ţinută"* .  

De  acum înainte, concepţia dualistă asupra 
pulsiunilor, care fusese pusă sub semnul între­
bării din momentul introducerii narcisism ului, pare 
ameninţată dintr-o cu totul altă direcţie. Odată 
cu recunoaşterea componentelor libidinale ale 
pulsiunilor eului, devenise practic imposibil "să 
se indice alte pulsiuni decît cele libidinale"**,  
să se găsească cerinţe pulsionale care "să nu 
se dovedească a fi ramificaţii ale Erosului"***· 

Această incapacitate de a descoperi în struc­
tura pulsională primară ceva care să nu fie Eros 
- incapacitate care , cum vom vedea, constituie 
garanţia adevărului - ,  acest monism al sexua­
lităţii pare să se transforme acum în contrariul 
său :  într-un monism al morţii. Desigur, analiza 
tendinţelor repetitive şi regresive ale Erosului, 
precum şi componentele sadice ale Erosului re­
stabilesc concepţia dualistă care fusese zdrunci­
nată : instinctul morţii devine în cadrul structurii 
pulsionale primare partenerul Erosului, iar lupta 
lor permanentă formează dinamica primară. Dar 
descoperirea "naturii conservatoare" comună 
ambilor contrazice concepţia dualistă şi menţine 
metapsihologia freudiană tîrzie intr-o stare de 
tensiune, conferindu-i o profunzime care o pla­
sează în rindul celor mai îndrăzneţe concepţii 
despre om. Problema origini i  comune a celor două 
pulsiuni fundamentale nu mai poate fi trecută 
sub tăcere. Fenichel****  arată că Freud însusi a 
făcut un pas decisiv în această direcţie atu�ci 
cînd a admis o energie mobilă, care în sine nu 
are o calitate determinată, dar care se poate 
asocia unui impuls erotic sau di structiv, instinc-

* Edward Bibring, The Development and Problems of 
Theory of the lnstincts ,· Heinz Hartmann, Comments on 
the Psychoanalytic Theory of 1 nstinctual Drives, tn Psy­
choanalytic Quarterly, No. XVI I 3. 1 9(i8 

** Jenseits des Lustprinzips, p .  57 
* * *  Das lch und das Es, p.  275  

* ***  Zur Kritik des Todestriebes, tn Imago X X I ,  p.  (i63. 

185 



tului vietii sau instinctului mortii .  Niciodată 
pînă acu� moartea nu a fost in�lusă atît de 
consecvent în esenţa vieţii ; şi niciodată pînă 
acum moartea nu s-a aflat atît de aproape de 
Eros. Fenichel pune întrebarea decisivă dacă nu 
cumva antiteza dintre Eros şi Thanatos repre­
zintă scindarea unei rădăcini comune. El pro­
pune ca fenomenele care sînt desemnate prin 
denumirea de instinct al mortii să fie considerate 
ca expresia unui principiu "�alabil pentru toate 
pulsiunile" ,  principiu care în cursul dezvoltării 
"ar fi putut să fie modificat datorită unor influ­
enţe exterioare" * .  Dacă, în afară de aceasta, 
"compulsiunea regresivă" tinde la nivelul în­
tregii vieţi organice spre o linişte deplină, dacă la 
baza principiului plăcerii se află principiul Nir­
vana, atunci necesitatea morţii apare într-o lu­
mină nouă. Instinctul morţii nu este d istructiv 
in mod gratuit , ci pentru a suprima tensiunea. 
Moartea este o fugă inconştientă în faţa durerii 
şi lipsei ; ea este o expresie a luptei veşnice împo­
triva suferintei si  a represiunii. I ar instinctul 
morţii însuşi

' 
par� să fie afecta!; de schimbările 

istorice care influenţează această luptă.  Pentru a 
putea explica mai hine caracterul istoric al 
pulsiunilor trebuie să indicăm locul lor în cadrul 
noii concepţii despre persoană corespunzătoare 
ull;imei versiuni a teoriei freudiene a pulsiunilor. 

Principalele "straturi" ale structurii psihicului 
sînt acum sinele, eul şi supraeul. " Stratul" funda­
mental, cel mai vechi şi cel mai cuprinzător este 
sinele, domeniul inconştientului, al pulsiunilor 
primare. Sinele nu este guvernat de formele 
şi principiile care sînt proprii individului con­
ştient, social. El nu stă sub semnul timpului ; 
contradicţiile nu-l neliniştesc ; el nu cunoaşte 
"valorizările , binele şi răul, morala" **.  " Sinelui 
nu-i poate fi atribuită intenţia de a se menţine 

* 1'he Psychoanalytic Theory of Neurosis, New York , 
Norton, 1945 ,  p. 59 

** Neue Folge der Vorlesungen zur Einfilhrung in die 
Psychoanalyse, Ges. Werke, XV, p. 8 1 .  

186 



în viaţă"* ; el caută doar să obţină satisfacerea 
cerinţelor pulsionale ţinînd seama de principiul 
plăcerii**· 

Sub influenţa lumii exterioare (a mediului) ,  o 
parte a sinelui, dotată cu organe de percepere a 
excitaţiilor şi cu organe de apărare împotriva lor 
se dezvoltă treptat , devenind eu. Acesta este 
"mijlocitorul" între sine şi lumea exterioară. 
Percepţia şi conştiinţa constituie doar partea 
cea mai mică şi mai "superficială" a eului, parte 
c are topografic este situată cel  mai aproape de 
realitatea externă. Cu ajutorul acestor instrumente 
(sistemul percepţie-conştiinţă) eul îşi conservă 
existenţa, observă şi examinează realitatea pentru 
a obţine o "imagine adecvată" a ei, se adaptează 
la realitate si o modifică în conformitate cu inte­
resele lui. Astfel , "eul îşi asumă sarcina de a 
reprezenta lumea externă în faţa sinelui, pentru 
binele acestuia, căci sinele ar fi sortit pieirii dacă 
in năzuinţa oarbă spre satisfacerea cerinţelor 
instinctuale nu ar ţine seama de această forţă 
externă foarte puternică"* * * .  

In îndeplinirea aces tei sarcini constă prin ci­
pala funcţie a eului , care coordonează, mode­
lează, organizează şi dirijează pulsiunile sinelui 
pentru a diminua conflictele cu realitatea. Im­
pulsurile incompatibile cu realitatea sînt repri­
mate , altele sînt "împăcate" cu realitatea prin 
schimbarea obiectului lor, prin amînarea sau 
devierea satisfacerii sau prin contopirea cu alte 
impulsuri etc. Pe această cale eul a detronat prin­
cipiul plăcerii, care guvernează fără restricţii 
desfăşurarea proceselor la nivelul sinelui, şi l-a 
înlocuit prin principiul realităţii, care promite 
mai multă securitate şi "un succes mai mare" . 
.In pofida funcţiunii sale extrem de importante, 
c are asigură organismului satisfacerea pulsională, 
organism care altfel ar pieri sau s-ar autodis-

* Abriss der Psyclwanalyse, p. 10  
** Neue Folge der Vorlesungen' zur Einfuhrung in  die 

Gsychoanalyse, p. 80. 
* ** Ibidem, p .  82. 

187 



truge, eul păstrează amprenta naşterii sale ca 
"excrescenţă" a sinelui. 

ln  raport cu sinele, procesele eului rămîn pro­
cese secundare. Nimic nu pune în lumină mai 
convingător funcţia dependentă a eului, decît 
formularea iniţială a lui Freud,  conform căreia 
orice gînd nu este decît un drum ocolit de la 
amintirea unei satisfacţii Ia realizarea identică 
a acestei amintiri, care poate fi din nou obţinută 
printr-o experienţă motorie*.  

Amintirea unei satisfacţii se află Ia originea 
oricărui gînd, iar impulsul de a redobîndi o satis­
facţie trecută constituie forţa motrice ascunsă a 
procesului de gîndire. Deoarece principiul reali­
tăţii transformă acest proces într-o serie infinită 
de "ocoluri", eul trăieşte realitatea ca fiind pre­
cumpănitor ostilă, iar atitudinea lui este mai 
ales una de "apărare".  Dar pentru că, pe de altă 
parte, realitatea oferă prin aceste ocoluri satis­
facere (deşi doar o satisfacere "modificat3.") ,  eul 
trebuie să respingă impulsurile care ar distruge 
viaţa dacă ar fi satisfăcute. Astfel apărarea eului 
este o luptă pe două fronturi. 

Pe parcursul dezvoltării eului apare o altă 
"instanţă" psihică : supraeul. Ea îşi are originea 
în dependenţa prelungită a copilului faţă de 
părinţi ; influenţa părinţilor constituie nucleul 
supraeului. Ulterior supraeul preia o serie de 
influenţe sociale şi culturale ,  devenind în cele 
din urmă reprezentantul atotputernic al legilor 
morale în vigoare şi a ceea ce "oamenii consideră 
<<bunurile superioare >> ale vieţii omeneşti". 
" Restricţiile exterioare" ,  care iniţial sînt impuse 
individului de părinţi şi apoi de alţi reprezen­
tanţi ai societăţii , sînt  "interiorizate" de eu, deve­
nind conştiinţa sa morală. De acum înainte viaţ::ţ 
sufletească este impregnată de sentimentul de 
vinovăţie şi de nevoia de pedeapsă care apar 
datorită dorinţei de a încălca aceste restricţii 

* l n Traumdeutung. Rolul eului cîştigă în importanţă 
pe parcursul dezvoltării psihanalizei , accentuindu-se 
funcţia sa "sintetizatoare" şi "integratoare". 

188 



( în special în situaţ,ia oedipiană) .  De regulă, 
"eul pune refulările în slujba supraeului,  din 
însărcinarea acestuia" *.  Refulările devin curînd 
inconştiente , adică automate, iar o "mare parte" 
a sentimentului de vinovăţie rămîne inconştient. 

Franz Alexander vorbeşte despre "transfor­
marea reprobării deliberate, care se bazează pe 
conştientizare, in procesul inconştient al refulării" ;  
el admite tendinţa diminuării energiei psihice 
mobile vizînd atingerea unei "forme tonice" -
o "corporalizare a psihicului" . Această dezvol­
tare , pe parcursul căreia lupta conştientă cu 
cerinţele realităţii (ale părinţilor şi ale continua­
torilor lor în formarea supraeului) sînt transfor­
mate în reacţii automate, inconştiente, este 
extrem de importantă pentru desfăşurarea pro­
cesului de civilizare. Principiul realităţii se 
afirmă prin îngustarea eului conştient într-o 
direcţie semnificativă : dezvoltarea autonomă a 
pulsiunilor este blocată şi forma lor fundamentală 
se fixează la nivelul copilăriei. Ancorarea intr-un 
status quo anterior este imprimată structurii 
pulsionale. Individul devine re-acţionar in com­
portamentul său pulsional - atît în sens pro­
priu, cît şi in sens figurat. El se raportează la  
sine cu o severitate care era adecvată stadiului 
infantil al dezvoltării sale, dar care in lumina 
posibilităţilor raţionale ale maturităţii (indivi­
duale şi sociale) este demult depăşită** .  Individul 
se pedepseşte pe sine (şi este apoi pedepsit) pen­
tru fapte care nu au fost comise niciodată, sau 
care nu mai sînt compatibile cu realitatea cultu­
rală, cu omul civilizat. 

Astfel, supraeul nu impune doar cerinţele 
realităţii, ci şi pe acelea ale unei realităţi trecute. 
Datorită acestor mecanisme inconştiente, dezvol­
tarea psihică rămîne in urma dezvoltării reale 
sau (intrucit prima constituie un factor al 
celei din urmă) neagă posibilităţile acesteia in 

* Das 1 ch und das Es, p .  281 .  
* * Ib idem, p .  55- 57 .  

189 



numele trecutului. Trecutul îşi manifestă func� 
ţia sa dublă în formarea individului şi a so­
cietăţii sale. Sinele, care doreşte refacerea 
cîmpului de acţiune originar al principiului plă­
cerii , unde libertatea faţă de lipsă constituia o 
necesitate vitală, transpune amintirea acestei 
stări în orice stare viitoare : el proiectează trecu­
tul în viitor. Insă supraeul, de asemenea incon­
ştient, respinge aceste cerinţe pulsionale faţă de 
viitor în numele unui trecut care acum nu mai 
înseamnă satisfacere deplină, ci adaptare severă 
la un prezent al pedepsei. Filogenetic şi onto­
genetic amintirea unităţii dintre libertate şi 
necesitate se şterge odată cu progresul civilizaţiei 
şi maturizarea individului , care acceptă con­
strîngerea inevitabilă ; raţional şi ca raţionalizare , 
memoria însăşi se supune principiului reali tăţ,ii . 

Principiul realităţii asigură supravieţuirea orga­
nismului în lumea exterioară. In cazul organismu­
lui uman această lume este o lume istoricâ. Lu­
mea exterioară cu care se confruntă eul în matu­
rizare reprezintă în fiecare stadiu o organizare 
socio-istorică specifică a realităţii care acţionează 
asupra structurii psihice prin organe sau for­
ţe socializatoare specifice. S-a afirmat că concep­
tul de  principiu al realităţii avansat de Freud 
contestă acest fapt, transformînd contingenţele 
istorice în necesităţi biologice : analiza pe care 
el o face transformării refulante (reprimante) a 
pulsiunilor sub acţiunea principiului realităţii 
ar asimila o formă istorică specifică a principiului 
realităţii cu realitatea pur şi simplu . Această 
critică este pe deplin îndreptăţită,  dar îndreptă­
ţirea ei nu anulează adevărul conţinut în generali­
zarea lui Freud : faptul că toate formele istorice 
de principiu al realităţii proprii culturii se ba­
zează pe o organizare rcfulantă (represivă) a 
pulsiunilor. Cînd Freud justifică organizarea re­
presivă a pulsiunilor prin incompatibilitatea 
principiului originar al plăcerii cu principiul rea­
lităţii , el exprimă astfel faptul istoric că progre­
sul cultural s-a realizat permanent ca dominaţ ie 

190 



org.m!za L'i. .\.cea >Ll idee stii la haza întregii 
sale construcţii filogenetice care explică cultura 
prin înlocuirea despotismului patriarhal al hoar­
dei primare cu despotismul interiorizat al hoardei 
fraternale. Tocmai pentru că întreaga cultură nu 
a fost decît dominaţie organizată, dezvoltarea 
istor·ică capătă demnitatea şi  necesitatea unei 
dezvoltări biologice universale. 

Caracterul "neistoric" al conceptelor freudiene 
conţine deci elemente ale contrariului său : sub­
stanţa lor is torică trebuie din nou pusă în lumină, 
nu prin adăugarea cîtorva factori sociologiei (aşa 
cum procedează şcolile "culturale" ,  neo-freudie­
nii ) ,  ci prin dezvoltarea conţinutului lor propriu. 
In acest sens, cele ce urmează constituie o "extra­
polare" care derivă din teoria lui Freud idei şi 
principii ce există aici doar într-o formă reificată, 
procesele istorice apărînd ca procese naturale 
(biologice) .  

Terminologie, această extrapolare necesită o 
dublare a conceptelor : conceptelor freudiene 
eare nu diferenţiază destinul biologic al pulsiuni­
lor de destinul lor socio-istoric trebuie să li se 
alăture expresii care să desemneze comportamen­
tele socio-istoriee specifice. Pentru început intro­
ducem două astfel de expresii : 

a) reprimare suplimentară : restricţiile impuse 
de dominaţ-ia socială. Ele se deosebesc de repri­
marea fundamentală, de modificarea pulsiunilor 
indispensabilă pentru perpetuarea existenţei civi­
lizate a omului ; 

b)  principiul randamcntului : forma istorică a 
principiului realităţii dominantă pînă acum. 

Ananke, penuria de mij loace de subzistenţă 
constituie realitatea fundamentală care stă în 
spatele principiului realităţii. Aceasta înseamnă 
că lupta pentru exis tenţă se desfăşoară într-o 
l ume prea săracă pentru a satisface necesităţile 
umane fără continue restricţii, renunţări şi amî­
nări. Cu alte cuvinte, orice satisfacţie posibilă 
implică munca. 

191 



Pe durata acestei munci, care practic se supra­
pune cu intreaga existenţă a individului matur , 
plăcerea este "suspendată" , adică exclusă pentru 
această perioadă, predominînd efortul. Şi pentru 
că pulsiunile fundamentale tind spre o stare unde 
domină plăcerea şi absenţa efortului, principiul 
plăcerii este incompatibil cu realitatea, iar 
pulsiunile trebuie să se supună unei organizări 
represive. 

Totuşi, această concluzie,  întotdeauna pre­
zentă în spatele metapsihologiei freudiene, este 
eronată in măsura în care atribuie faptului bru­
tal al penuriei ceva care în realitate este urmarea 
unei organizări specifice a penuriei şi a unei 
atitudini existenţiale specifice impusă de această 
organizare. Penuria a fost astfel organizată de-a 
lungul evoluţiei civilizaţiei (chiar dacă în moduri 
foarte diferite) ,  încît mijloacele existente nu au 
fost repartizate colectiv în conformitate cu ne­
voile individuale ; de asemenea, producţia bunu­
rilor necesare satisfacerii necesităţilor nu a fost 
organizată în scopul satisfacerii cît mai depline a 
necesitătilor crescînde ale indivizilor. In loc de 
aceasta, ' atît repartiţia bunurilor insuficiente, 
cît şi efortul de a înlătura penuria, deci felul mun­
cii , au fost impuse indivizilor mai întîi prin simpla 
folosire a forţei, mai tîrziu printr-o întrebuinţare 
mai raţională a forţei. Oricît de utilă a fost această 
raţionalitate pentru progresul întregului, to­
tuşi ea a rămas o raţionalitate a dominaţiei, 
iar invingerea treptată a penuriei a fost indisolu­
bil legată de interesele dominaţiei şi modelată 
de ele. Dominaţia se deosebeşte de exercitarea 
raţională a autorităţii. Ultima, inerentă oricărei 
diviziuni sociale a muncii , se bazează pe cunoaş­
tere şi se limitează la administrarea funcţiilor şi 
instituţiilor necesare pentru buna funcţionare a 
întregului. Spre deosebire de aceasta, dominaţia 
este exercitată de un anumit grup sau de un 
individ cu intenţia de a se menţine intr-o poziţie 
privilegiată şi de a-şi spori puterea. O astfel de 
dominaţie nu exclude progresul tehnic, material 

192 



şi intelectual, dar acesta este doar un produs 
secundar inevitabil , în timp ce penuria iraţională 
şi restricţiile continuă să existe. 

Diferitele tipuri de dominaţie (asupra oameni­
lor şi asupra naturii) dau naştere unor forme isto­
rice diferite ale principiului realităţii. Aşa de 
exemplu, o societate în care în mod normal toţi 
membrii muncesc pentru asigurarea traiului 
lor, va avea nevoie de alte moduri de reprimare 
decît o societate în care munca fizică constituie 
destinul exclusiv al unui anumit grup. Tot 
astfel , reprimarea va fi diferită ca întindere şi 
intensitate după cum producţia socială este 
orientată spre consum individual sau spre profit, 
după cum predomină economia de piaţă sau eco­
nomia planificată, proprietatea colectivă sau 
proprietatea privată. Aceste deosebiri influen­
ţează conţinutul principiului realităţii , căci orice 
formă a acestui principiu trebuie să se manifeste 
printr-un sistem de instituţii , relaţii sociale, legi 
şi valori care mij locesc şi impun "modificările" 
necesare ale pulsiunilor. Mai mult chiar, în timp 
ce orice formă a principiului realităţii impune un 
grad considerabil de control represiv al pulsiuni­
lor, instituţiile istorice specifice ale principiului 
realităţii şi interesele specifice ale dominaţiei 
adaugă forme suplimentare de control, care 
le depăşesc pe cele necesare, indispensabile 
oricărei societăti umane civilizate. Acest control 
suplimentar i:m:pus de instituţiile specifice ale 
dominaţiei constituie ,  în concepţia noastră, re­
primarea suplimentară. 

Astfel , modificările şi devierile energiei pulsio­
nale care devin necesare datorită perpetuării fami­
liei monogame-patriarhale, datorită diviziunii 
ierarhice a muncii sau datorită controlului pu­
blic asupra existenţei private a individului sînt 
expresia reprimării suplimentare cerută de insti­
tuţiile unui anumit principiu al realităţii. Ele se 
adaugă restricţiilor pulsionale fundamentale 
(filogenetice ), care caracterizează dezvoltarea 
omului de la animalul uman la animal sapiens. 

Hl3 



Capacitatea de a stăpîni şi dirija tendinţele pulsio­
nale, de a transforma necesităţile biologice în 
nevoi şi dorinţe individuale mai curînd sporeşte 
satisfacţia decît o diminuează : "medierea" naturii , 
învingerea dominaţiei ei constrictive constituie 
forma umană a principiului realităţii. La început 
astfel de restricţii instinctuale pot fi impuse de 
penurie şi de lunga dependenţă a animalului 
uman, dar ele devin privilegiul şi nota distinctivă 
a omului, făcîndu-} capabil să transforme necesi­
tatea oarbă a satisfacerii trebuintelor într-o 
satisfacţie dorită. 

' 

" ,nfrînarea" pulsiunilor sexuale parţiale, pro­
gresul spre genitalitate ţin de acest strat funda­
mental al refulării care face posibilă o plăcere mai 
intensă : maturizarea organismului include matu­
rizarea normală şi naturală a plăcerii. Totuşi 
dominarea pulsiunilor poate fi utilizată şi împo­
trifJa satisfacţiei ; în istoria civilizaţiei represiunea 
fundamentală şi cea suplimentară se împletesc 
indisolubil, iar progresul firesc spre genitalitate 
este astfel organizat încît pulsiunile parţiale 
şi "zonele" lor au fost aproape desexualizate pen­
tru a corespunde unei anumite organizări sociale 
a existenţei umane. Soarta "simţurilor de proxi­
mitate" (mirosul şi gustul) oferă un bun exemplu 
pentru relaţia intimă între reprimarea (refularea) 
fundamentală şi cea suplimentară. In legătură 
cu acest aspect, Freud scria : " In  special compo­
nentele coprofile ale pulsiunii s-au dovedit in­
�ompatibile cu cultura noastră estetică, probabil , 
din momentul în care , datorită mersului biped 
omul şi-a depărtat de sol organul mirosului" *.  
Există însă şi un alt aspect al reprimării acestor 
simţuri de către civilizaţie :  ele cad pradă tabuului 
care vizează plăcerea corporală prea puternică. 
Plăcerea mirosului şi gustului este "mult mai 
pronunţat o plăcere corporală, fizică şi de aceea 
îndeaproape înrudită cu plăcerea sexuală, decît 

'- * Ober die allgemeinste Erniedrigung des Liebesleben, 
Ges, Werke, VI I I ,  p. 90.  

194 



plăcerea mai sublimată produsă de tonuri şi 
decit cea mai necorporală dintre toate plăce­
rile - plăcerea produsă de priveliştea unui lucru 
frumos" *. Mirosul şi gustul oferă efectiv plăce­
rea nesublimată în sine (şi scîrbă nereţinută) .  
Ele pun indivizii nemijlocit in  relaţie (şi i i  separă) 
fără intervenţia formelor generalizate şi conven­
ţionalizate ale conştiinţei, ale moralei, ale esteti­
cii. O astfel de nemijlocire este însă incompatibilă 
cu eficienţa dominaţ iei organizate , cu o societate 
care "caută să izoleze oamenii, să creeze distanţe 
între ei şi să împiedice relaţiile spontane şi mani­
festările naturale proprii unor astfel de relaţii" * * . 
Plăcerea simţurilor de proximitate este legată de 
zonele erogene ale corpului şi este o plăcere de 
dragul plăcerii. Dezvoltarea lor nestingherită ar 
erotiza organismul într-un grad care ar dăuna 
utilităţii sale sociale ca instrument de muncă. 

De-a lungul intregului curs al istoriei civiliza­
ţiei cunoscute nouă restricţiile pulsionale impuse 
de penurie au fost agravate prin măsuri impuse 
individului prin distribuirea inechitabilă a bu­
nurilor existente şi prin diviziunea ierarhică a 
muncii ; interesele dominaţiei au adăugat repre­
siuni suplimentare organizării pulsiunilor cerută 
de principiul realităţii. Principiul plăcerii a fost 
detronat nu numai pentru că stătea in calea pro­
gresului civilizaţiei , ci şi pentru că se împotrivea 
unei civilizaţii al cărei progres eternizează do mi­
naţia şi truda. Freud pare să ateste acest fapt 
atunci cînd compară atitudinea civilizaţiei faţă 
de sexualitate cu atitudinea unui popor sau a 
unei pături a populaţiei "care exploatează o altă 
pătură a populaţiei. Frica faţă de revolta celor 
împilaţi conduce la instituirea unor măsuri de 
prevedere extrem de severe" * * *. 

* Ernst Schachtel . On Memory and Childhood Amne­
sia, în A Study of Interpersonal Relations, Patrick Mul­
lahy, New York, Hermitage Press , 1 950, p. 24 .  

* *  Ib idem, p .  26 .  
***  Das Unbehagen in der Kultur, 1953 (Lizenzausgabe 
von Imago Publishing Co. Ltd . ,  London) , p. 1 40 .  

195 



Modificarea pulsiunilor impusă de principiul 
realităţii afectează atît instinctul vieţii cît şi 
instinctul morţii ; însă destinul acestuia poate fi 
înţeles pe deplin doar în lumina dezvoltării ins­
tinctului vieţii , adică a organizării represive a 
sexualităţ ii. Pulsiunile sexuale trebuie să suporte 
întreaga forţă a atacului realităţii. Organizarea 
lor culminează în subordonarea pulsiunilor sexua­
le parţiale primatului genitalităţii şi în punerea 
lor în slujba funcţiei de reproducere. Acest pro­
ces implică desprinderea libidoului de corpul 
propriu şi investirea lui într-un obiect străin 
aparţinînd celuilalt sex (depăşirea narcisism ului 
primar şi secundar). Satisfacerea pulsiunilor par· 
ţiale şi a genitalităţii care nu este pusă în slujba 
reproducerii sînt tabuate ca perversiuni, cores­
punzător gradului lor de independenţă, sînt su­
blimate sau sînt transformate în funcţii auxi­
liare ale sexualităţii orientate spre reproducere. 
In maj oritatea culturilor această sexualitate este 
canalizată spre instituţiile monogame. Organi­
zarea amintită are ca urmare restrîngerea canti­
tativă şi calitativă a sexualităţii : unificarea 
pulsiunilor sexuale parţiale şi subordonarea lor 
funcţiei de reproducere modifică natura reală a 
sexualităţii - dintr-un "principiu" autonom care 
guvernează întregul organism, ea este transfor­
mată într-o funcţie specializată, limitată tempo­
ral , intr-un mij loc pentru scop.  Din perspectiva 
principiului plăcerii care guvernează pulsiunile 
sexuale "neorganizate" ,  reproducerea nu este 
decît un "produs secundar".  

Conţinutul primar al sexualităţii constă în 
"obţinerea de plăcere din zonele corpului care 
ulterior sînt puse în slujba reproducerii" *. Freud 
insistă asupra faptului că fără organizarea sexua­
lităţii în vederea reproducerii, ea ar exclude toate 
relaţiile nesexuale şi deci culturale, sociale chiar 
în stadiul genitalităţii mature heterosexuale : 
" Spunem cu aproximaţie acelaşi lucru cînd deri-

* Abriss der Psycltoanalyse, p.  1 5 .  

196 



văm opoziţia dintre cuJtură şi sexualitate din 
faptul că iubirea sexuală este un raport între 
două persoane faţă de care un al treilea nu poate 
fi decît de prisos şi perturbator, in timp ce cul­
tura se bazează pe relaţii intre un număr mai 
mare de oameni. Iubirea la apogeu exclude inte­
resul pentru lumea înconjurătoare ; cuplul de 
îndrăgostiţi îşi este sieşi suficient, nu are nevoie 
nici măcar de propriul copil pentru a fi fericit" * .  

Mai înainte, discutînd deosebirea dintre pulsiu­
nile sexuale şi cele de autoconservare, Freud atră­
gea atenţia asupra pericolului pe care-I poate 
prezenta sexualitatea :  "Este incontestabil că 
exercitarea ei nu este întotdeauna profitabilă 
pentru individ,  aşa cum se întîmplă cu alte 
funcţiuni ; o plăcere excesiv de intensă pune 
viaţa in pericol şi o suprimă adesea" * *. Dar cum 
se împacă această determinare a sexualităţii ca 
o forţă esenţialmente explozivă cu definiţia Ero­
sului ca "tendinţa de a antrena organicul in uni­
tăţi tot mai mari" ** * ,  "de a crea unităţi tot mai 
mari şi a le conserva" ? * ** *  Cum poate deveni 
sexualitatea "inlocuitorul probabil" al "instinc­
tului perfecţiunii" , forţa care "face ca lumea 
să ţină" ? * * * * *  Cum poate această reprezentare 
despre caracterul asocia! al sexualităţii să se trans­
forme in "premisa . . .  ca relaţiile de iubire (sau rela­
ţiile afective) să constituie şi esenţa sufletului 
colectiv" ? * ** * * *  Această contradicţie evidentă 
nu este suprimată dacă se atribuie trăsăturile 
explozive doar primei concepţii despre sexuali­
tate şi cele constructive doar Erosului, căci 
acesta le presupune pe ambele. In lucrarea "Das 
Unbehagen in der Kultur" ,  in prelungirea pasa-

* Das Unbehagen in der Kultur, p. 144. 
* * Vorlesungen zur Einfuhrung in die Psychoanalyse, 

Internationaler Psychoanalytischer Verlag, Leipzig, Wien, 
Ziirich, 1926 ,  p. 428 .  

* * *  Jenseits des Lustprinzip ,  p .  45.  
* * * *  Abrissder Psychoanalyse, p.  1 1 .  

* * * * *  Massenpsychologie und lch-Analyse, Ges. Werke, 
XIII ,  p. 100.  
* * * * * * Ibidem. 

197 



jului citat mai sus, Freud se referă la ambele 
aspecte : " ln nici un alt caz Erosul nu-şi trădează 
atît de clar trăsătura sa esenţială, tendinţa de a 
face din mai mulţi unul ; însă din momentul în 
care el, fapt devenit proverbial , şi-a atins scopul 
în iubirea a doi oameni, el nu mai vrea să meargă 
mai departe" .  Contradicţia nu poate fi rezolvată 
nici prin plasarea forţelor constructive din punct 
de vedere cultural ale Erosului doar in formele 
sublima te ale sexualităţii ; după Freud tendinţa 
de a crea unităţi tot mai mari caracterizează 
natura biologica-organică a Erosului. 

ln acest moment al interpretării noastre, in 
loc de a incerca să punem de acord aceste două 
aspecte contradictorii ale sexualităţii , ar trebui 
să ne decidem pentru ideea că ele oglindesc ten­
siunea internă, nerezolvată a teoriei lui Freud : 
împotriva reprezentării sale despre conflictul 
"biologic" inevitabil dintre principiul plăcerii şi 
principiul realităţii , dintre sexualitate şi civiliza­
ţie se impune ideea despre forţa unificatoare şi 
eliberatoare a Erosului care este incătusată si 
nimicită de o civilizaţie bolnavă. Această id�e 
ar insemna că Erosul liber nu exclude relatii 
culturale sociogene durabile , că el se opune doar 
unei organizări suprarepresive a relaţiilor socio­
gene sub un principiu care constituie negarea 
principiului plăcerii. Freud îndrăzneşte să avan­
seze ideea unei "comunităţi de cultură bazate 
pe asemenea cupluri de indivizi care , saturate 
libidinal în interior, sînt legate între ele prin 
comunitatea de muncă şi de interese" *. Dar el 
adaugă că o astfel de "stare ideală" nu există şi 
nu a existat niciodată, că cultura "presupune o 
cantitate maximă de libido deturnat" că "limita­
rea sexualităţii este inevitabilă". Freud găseşte 
temeiul antagonismului dintre cultură şi sexuali­
tate în pulsiunile agresive, care se împletesc 
strîns cu sexualitatea : ele ameninţă în permanenţă 
să distrugă civilizaţia şi constring cultura "să 

* Das Unbehagen in der Kultur, p .  1 M. 

198 



folosească toate mij loacele pentru a stăvili pulsi­
unile agresive ale omului".  "De aici , deci , recurge­
rea la metode care sînt menite să-i determine pe 
oameni să apeleze la identificări şi la relaţii de 
dragoste inhibate sub raportul scopului, de aici 
re strîngerea vieţii sexuale" *. Freud arată, însă, 
că de fapt acest sistem de refulare şi reprimare nu 
rezolvă conflictul. Civilizaţia este antrenată în­
tr-o dialectică distrugătoare : restricţiile de durată 
impuse Erosului slăbesc în cele din urmă instinc­
tul vietii si eliberează astfel tocmai acele forte 
împotri'va �ărora au fost chemate să acţioneze :_ 
forţele distrugerii. Dialectica aceasta, care re­
prezintă nucleul aproape necercetat şi aproape 
tabuat al metapsihologiei freudiene , va trebui 
analizată ulterior mai în profunzime ; aici vrem să 
utilizăm concepţia antagonistă a lui Freud asupra 
Erosului pentru a cunoaşte formele istorice speci­
fice de refulare care au fost impuse de principiul 
realităţii dominant pînă acum. 

Introducînd conceptul de "reprimare suplimen­
tară" am canalizat discuţia spre instituţiile şi 
relaţiile care constituie "corpul" social al princi­
piului realităţii. Ele nu reprezintă doar manifestă­
rile schimbătoare ale unuia şi aceluiaşi principiu 
al realităţii , ci transformă efectiv acest principiu. 
Ca urmare , efortul nostru trebuie să pună în lu­
mină întinderea şi limitele formelor de reprimare 
dominante proprii culturii contemporane şi să le 
prezinte în concepte adecvate principiului reali­
tăţii particular care a guvernat originile şi dez­
voltarea acestei culturi. L-am denumit principiul 
randamentului pentru a sublinia că sub domnia 
sa societatea stratifică membrii ei în functie de 
randamentul lor economic concurenţial. Evident, 
nu este singura formă de principiu al realităţii 
cunoscut de istorie : alte forme de organizare 
socială au fost hotărîtoare nu numai în culturile 
primitive, ci s-au menţinut pînă în epoca modernă. 

• Ibidem, p .  H9. 

199 



Principiul ran d amentnlui, eare este principiul 
dominant şi în continuă expansiune al societăţii 
bazate pe cîştig şi concurenţă, presupune o lungă 
dezvoltare anterioară de-a lungul căreia domina­
ţia a cunoscut o ra ţionalizare progresivă. Contro ­
lul asupra randamentului social al muncii asigură 
acum într-o măsură mai mare si în conditii mai 
bune perpetuarea societăţii. Pe�tru mult

' 
timp , 

interesele dominaţiei şi cele ale totalităţii se supra­
pun : utilizarea aparatului productiv orientată 
spre profit satisface nevoile şi posibilităţile indi­
vidului. Pentru marea maj oritate a populaţiei 
gradul şi modul satisfacerii sînt determinate prin 
propriul efort , dar acest efort es Le muncă pentru 
un aparat pe care ei nu-l conduc, care acţio ­
nează ca o forţă independentă, căruia indivizii 
trebuie să i se subordoneze dacă vor să trăiască. 
Iar această forţă devine cu atît mai străină, cu 
cît diviziunea muncii devine mai specializată. 
Oamenii nu mai trăiesc propria lor viaţă, ei înde­
plinesc funcţii stabilite dinainte. Atunci cînd 
muncesc ei nu-şi satisfac propriile necesităţi şi 
nu-şi exercită capacităţile , ci muncesc înstrăinat. 
Munca a devenit generală şi tot astfel restricţiile 
impuse libidoului : timpul de muncă, ce consti­
tuie cea mai mare parte a vieţii omului, este un 
timp chinuitor, căci munca înstrăinată înseamnă 
absenţa satisfacţiei, negarea principiului plăcerii. 
Libidoul este deviat spre activităţi utile din punct 
de vedere social prin care individul creează pentru 
sine doar în măsura în care munceşte pentru apa­
rat, avînd de realizat lucruri care de cele mai 
multe ori nu coincid cu adevăratele lui capacităţi 
şi dorinţe. 

Totuşi - şi acest punct este decisiv - energia 
instinctuală astfel deturnată nu revine pulsiuni­
lor agresive (nesublimate) întrucît utilizarea ei 
socială (în muncă) conservă şi chiar îmbogăţeşte 
viaţa individului. Restricţiile impuse libidoului 
par cu atît mai raţionale , cu cît devin mai 
universale şi cu cît îşi pun amprenta asupra ansam-

200 



blului societăţii. Ele acţionează asupra individu­
lui ca legi obiective şi ca forţe interiorizate : auto­
ritatea socială este preluată de conştiinţa morală 
a individului şi de inconştientul său şi se mani­
festă ca dorinţă şi morală proprie, ca implinire. 
In dezvoltarea "normală" individul îşi trăieşte 
"liber" refularea ca propria-i viaţă : el doreşte 
ceea ce trebuie să dorească ; satisfacţiile sale îi 
aduc lui şi celorlalţi foloase ; el este întrucîtva 
fericit si uneori foarte fericit. Această fericire 
care se

· 
produce în rarele clipe de răgaz dintre 

zilele sau nopţile de muncă, dar de multe ori 
chiar în timpul muncii ii permite omului să-şi 
continue activitatea transformînd munca sa şi a 
celorlalţi într-un proces continuu. Activitatea sa 
erotică se acordă cu activitatea sa profitabilă 
pentru societate. Reprimarea dispare în spatele 
marii ordini obiective a lucrurilor care îi răsplă­
teşte mai mult sau mai puţin adecvat pe indivi­
zii integraţi, asigurînd astfel mai mult sau mai 
puţin adecvat continuitatea societăţii ca întreg. 

Paralel cu această dezvoltare a dominaţiei se 
agravează şi conflictul dintre sexualitate şi cul­
tură. Sub dominaţia principiului randamentului 
trupul şi sufletul devin instrumente ale activităţii 
de muncă înstrăinate ; ele pot funcţiona ca atare 
doar dacă sacrifică libertatea subiectului-obiect 
libidinal care este în mod originar omul. Împăr­
ţirea t impnlui j oacă un rol hotărîtor în această 
transformare. Numai temporar, în timpul zilei 
de muncă, omul este un instrument al activităţii 
înstrăinate ; în restul timpului el este liber pentru 
sine însuşi. (Dacă ziua medie de muncă, inclusiv 
pregătirea pentru muncă şi drumul de acasă pînă la 
locul de muncă şi de acolo înapoi, constă din 10 ore, 
iar nevoia biologică de somn şi hrană necesită 
încă 10 ore , atunci în cea mai mare parte a 
vieţii rămîn patru ore timp liber la fiecare 24 de 
ore) .  Acest timp liber stă la dispoziţie pentru plă­
cere. Dar pl'incipiul plăcerii care guvernează 
sinele este "în afara timpului" şi în sensul că el 

201 



luptă impotriva fărîmiţării temporare a plăcerii , 
împotriva împărţirii ei în doze mici. O societate 
dominată de principiul randamentului trebuie să 
impună o astfel de împărţire întrucît organismul 
trebuie educat încă de la început în spiritul în­
străinării * . El trebuie învătat să renunte Ia satis­
facţia nelimitată şi nefol�sitoare , la ' "veşnicia 
plăcerii" .  In afară de aceasta, înstrăinarea şi 
reglementarea zilei de muncă afectează şi timpul 
liber. Această coordonare nu trebuie în nici un 
caz impusă din afară, de instituţiile sociale şi în 
mod normal nici nu este impusă. Controlul pro­
priu-zis asupra timpului liber se realizează prin 
durata zilei de muncă, prin rutina obositoare şi 
mecanică a activităţii de muncă înstrăinate ; 
acestea fac ca repaosul să se transforme în des­
tindere pasivă şi în "refacere" a energiei pentru 
muncă. Doar în ultimul stadiu al civilizaţiei in­
dustriale , cînd creşterea producţiei ameninţă să 
arunce în aer legile impuse de dominaţia repre­
sivă, tehnica manipulării maselor a dezvoltat o 
industrie a distractiilor care ia direct sub control 
timpul liber sau statul a preluat direct impunerea 
unui astfel de control. Individul nu trebuie lăsat 
singur. Căci necontrolată şi cu ajutorul unei 
inteligenţe libere care ia act de posibilităţile de 
eliberare de realitatea reprimării , energia sinelui 
s-ar revolta împotriva restricţiilor tot mai alie­
nante care i se impun şi ar tinde să cuprindă un 
cîmp tot mai mare de relaţii existenţiale , ceea ce 

* Desigur orice tip de societate , orice civilizaţie tre­
buie să ceară de la membrii ei o cantitate de timp de 
muncă pentru crearea celor necesare traiului,  precu m şi 
pentru un trai bun. însă nu orice fel de muncă este 
incompatibilă cu principiul plăcerii .  Relaţiile u mane le­
gate de muncă îi conferă "multe componente libidinale, 
narcisice, agresive şi chiar erotice" (Freu d .  Das Unbeha· 
gen in der J(ultur, p. 110 ) .  Conflictul insolubil există nu 
între muncă (principiu l realităţii) şi Eros (principiul plă­
cerii ) ,  ci între munca înstrăinată (principiul randamentu­
lui) şi Eros. Vom discuta mai tîrziu conceptul de muncă 
neînstrăinată, libidinală. 

202 



ar anihila eul adaptat realităţii şi acţiunile sale 
represive . 

Organizarea sexualităţii oglindeşte principalele 
caracteristici ale principiului randamentului şi 
ale organizării societăţii care-i corespunde. Freud 
insistă asupra aspectului centralizării .  Aceasta se 
manifestă în special în "unificarea" diferitelor 
obiecte ale pulsiunilor parţiale în obiectul libidi­
nal aparţinînd celuilalt sex şi în instituirea supre­
maţiei genitalului. In ambele cazuri procesul de 
unificare este represiv, adică pulsiunile parţiale 
nu se dezvoltă "liber" spre o treaptă "superioară" 
de satisfacere , ci sînt blocate şi reduse Ia rolul 
de funcţie ajutătoare. Acest proces realizează 
desexualizarea corpului , necesară din punct de 
vedere social : libidoul este concentrat într-o 
parte a corpului, fapt prin care se creează posibi­
litatea ca aproape întreg restul corpului să fie 
folosit ca instrument de muncă. Limitarea tem­
porală a Iibidoului este completată de restrînge­
rea sa spaţială. 

Iniţial pulsiunea sexuală nu cunoaşte nici o 
limită temporală sau spaţială a subiectelor şi 
obiectelor sale ; sexualitatea este de la natură 
"polimorf-perversă" . Organizarea socială a pul si­
unii sexuale califică drept perversiuni practic 
toate manifestările care nu servesc reproducerii 
sau n-o pregătesc. Fără cea mai severă re­
primare ele s-ar împotrivi sublimării de care de­
pinde dezvoltarea culturii. După Fenichel "obiec­
tul sublimării îl constituie tendinţele pregenitale" ,  
iar primatul genitalului premisa ei*. Freud se  
întreabă de  ce tabuarea perversiunilor este men­
ţinută cu atîta severitate. EI ajunge Ia concluzia 
că "nimeni nu ar putea uita că ele sînt nu numai 
ceva detestabil, ci şi ceva monstruos şi înfricoşă­
tor : ca şi cum ar fi considerate ispititoare iar 

* The Psychoanalytic Theory of Neurosis, p. H2. 

203 



faţă de cei care le practică ar trebui învinsă o 
invidie ascunsă"* . Perversiunile par să o fere 
o promesse de bonheur mai mare decît cea a 
sexualităţii normale. De unde provine această 
promisiune ? Freud accentuează caracterul "ex­
clusiv" al abaterii de la normă, impotrivirea ei 
faţă de actul sexual orientat spre reproducere. 
Astfel, perversiunile exprimă un protest împo­
triva subordonării sexualităţii faţă de reprodu­
cere şi impotriva instituţiilor care o apără. Teoria 
psihanalitică vede in practicile care împiedică 
procrearea o opoziţie faţă de perpetuarea lanţu­
lui reproducerii şi deci împotriva dominaţiei 
paterne , o incercare de a împiedica "reapariţia 
tatălui"** .  Perversiunile par să refuze intreaga 
înrobire a eului plăcerii de către eul realităţii. 
Pretenţia lor de libertate pulsională intr-o lume 
a reprimării le atestă ca un refuz a acelor senti­
mente de vinovăţie care însoţesc refularea sexua­
lă*** .  

Datorită revoltei împotriva principiului randa­
mentului în numele principiului plăcerii devine 
evidentă afinitatea adîncă a perversiunilor cu 
fantezia, acea activitate psihică "care rămîne in 
afara examenului realităţii , subordonîndu-se doar 
principiului plăcerii"**** .  Fantezia nu j oacă doar 
un rol decisiv în manifestările perverse ale sexua­
lităţii*****  ci, ca facultate de reprezentare artis­
tică, asociază perversiunea cu imaginile originare 
ale libertăţii şi implinirii depline. ln cadrul unei 
ordini sociale represive care pune pe acelaşi plan 
normalul , ceea ce este folositor din punct de ve-

* Vorlesungen zur Einfuhrung in die Psychoanalyse, 
p. 332. 

** C. Barg. Zur Psychoanalyse der Prostitution , în 
Imago, XXIII, Nr. 3, 1937, p. 3t.5. 

*** Rank. Sexualitiit und Schuldgefuhl, Intern atio­
naler Psychoanalytischer Verlag, Leipzig, Wien, Ziirich , 
1926, p. 103. 

**** Formulierungen uber die zwei Prinzipien des 
psychischen Geschehens, Ges. Werke, VIII, p .  23t.. 

** *** Rank. Sexualităt und Schuldgefiihl, p. 7t.. 

204 



dere social , şi binele ,  manifes tările plăcerii de 
dragul plăcerii trebuie să apară ca "flori ale rău­
lui" .  In faţa unei ordini sociale în cadrul căreia 
sexualitatea slujeşte ca mij loc unui scop util, 
perversiunile apără sexualitatea ca scop în sine. 
Prin aceasta ele se situează în afara domeniului 
de acţiune al principiului randamentului şi îi 
amenintă temeliile. Ele instituie relatii libidinale 
pe care ' societatea trebuie să le conda�ne întrucît 
ele ameninţă procesul de civilizaţie care trans­
formă organismul într-un instrument de muncă. 
Ele sînt simbolul a ceea ce a trebuit să fie repri­
mat pentru ca să triumfe refularea şi să se im­
pună dominarea tot mai eficientă a omului şi a 
naturii - un simbol al identităţii distrugătoare 
dintre libertate şi fericire. In afară de aceasta, 
concesiile făcute exercitării perversiunilor nu peri­
clitează doar perpetuarea neîntreruptă a forţei 
de muncă ci, poate, umanitatea însăşi. Contopi­
rea Erosului şi a Thanatosului , care , chiar în 
cazul existenţei umane normale este instabilă, 
ameninţată, pare aici să fie împinsă dincolo de 
limita de periculozitate. Iar dizolvarea acţiunii 
lor comune pune în evidenţă elementele erotice 
ale instinctului morţii , precum şi elementele 
thanatice ale pulsiunii sexuale. Perversiunile 
conduc spre ideea că Erosul şi Thanatosul sînt 
in ultimă instanţă identice sau că erosul este su­
bordonat instinctului morţii. Sarcina culturală 
(sarcina vitală ? )  a libidoului - "de a face ino ­
fensivă această pulsiune distrugătoare"*  devine 
aici imposibilă : pulsiunea care tinde spre satis­
facere integrală regresează de la principiul plă­
cerii la principiul Nirvana. Cultura a sesizat_ şi 
sancţionat acest mare pericol : ea aprobă impleti­
rea instinctului morţii şi a Erosului în creaţiile 
foarte sublimate (şi monogame) ale Liebestod, 
condamnînd formele de expresie ale Erosului 

*Freud. Das okonomische Problem des Masochismus, 
Ges . Werke, XIII, p. 376. 

205 



mai puţin evoluate, dar mai apropiate de Eros 
ca scop în sine. 

Nu există o organizare socială a instinctului 
morţii care să corespundă celei a Erosului : pro­
funzimea la care acţionează această pulsiune o 
apără de o astfel de organizare sistematică şi 
metodică ; doar cîteva din manifestările sale deri­
vate sînt accesibile controlului . Ca element com­
ponent al satisfacţiei sadico-masochiste , el de­
vine obiectul unei tabuări stricte , asemeni tuturor 
perversiunilor. Şi totuşi întregul proces al cul­
turii devine posibil doar prin transformarea şi 
utilizarea instinctului mortii sau a ramificatiilor 
sale. Devierea tendinţelor ' de distrugere pri�are 
de la eu asupra lumii exterioare alimentează 
progresul tehnologic , iar contribuţia instinctului 
morţii la formarea supraeului realizează supune­
rea eului plăcerii faţă de principiul realităţii şi 
consolidează morala culturală. In această trans­
formare instinctul morţii este pus in slujba Ero­
sului ; impulsurile agresive furnizează energie 
pentru modificarea, stăpînirea şi utilizarea cons­
tantă a naturii în folosul umanitătii. Atacînd 
lucruri, animale (şi uneori chiar oameiJ.i) ,  descom­
punîndu-le ,  modificîndu-le şi distrugîndu-le, omul 
îşi extinde dominaţia asupra lumii, urcînd astfel 
pe trepte tot mai înalte ale civilizaţiei. Dar civili­
zaţia conservă întotdeauna însemnul componen­
telor ei thanatice :  

" . . .  Se pare c ă  sîntem siliţi să acceptăm ipoteza 
sumbră că in structura şi substanţa oricărui efort 
uman constructiv este inclus principiul morţii, 
că nu există impuls progresiv care să nu fie 
paralizat, că intelectul nu oferă o protecţie sigură 
impotriva barbari ei violente"* .  

Tendintele distructive care sînt canalizate 
spre scopil.ri utile din punct de vedere social îşi 
trădează din cînd în cînd originea într-un impuls 

* Wilfrid Trotter. lnstincts of the Ilerd in Peace and 
War, London , Oxford University Press, 1953, p .  196.  

206 



care sfidează orice tendinţă constructivă. Din 
spatele motivelor raţionale şi raţionalizate ale 
războaielor împotriva duşmanilor naţionali şi a 
grupurilor duşmane, pentru cucerirea distructivă 
a timpului, spaţiului şi a oamenilor partenerul 
thanatic al Erosului se manifestă cu adeziunea 
constantă şi participarea victimei.*  

",n constituirea personalităţii pulsiunile dis­
tructive se manifestă cel mai clar în formarea 
supraeului"** .  Desigur, supraeul, datorită rolu­
lui său de apărare împotriva impulsurilor "ne­
realiste" ale sinelui , datorită funcţiei sale în depă­
şirea durabilă a complexului Oedip, structurează 
şi susţine unitatea eului , asigură dezvoltarea sa 
conformă principiului realităţii, acţionînd astfel 
în slujba Erosului. Dar el îşi atinge scopurile 
opunînd eul sinelui, orientînd pulsiunile agresive 
impotriva unei părţi a personalităţii , divizînd 
unitatea acesteia ; astfel el se pune din nou în 
slujba adversarului instinctului vieţii. Această 
distructivitate orientată spre interior constituie 
nucleul moral al personalităţii mature. Conşti­
inţa morală, acest organ extrem de preţios al 
individului cultivat se dove deşte a fi impreg­
nat de instinctul morţii ; imperativul categoric 
pe care-I impune supraeul , rămîne un imperativ 
al autodistrugerii care asigură existenţa socială 
a personalităţii. Refularea afectează atît instinc­
tul morţii cît şi instinctul vieţii. In mod normal 
legătura dintre ele este una sănătoasă, dar severi­
tatea supraeului împinsă prea departe ameninţă 
permanent acest echilibru. "Este ciudat că omul, 
pe măsură ce îşi îngrădeşte agresiunea orientată 
spre exterior, devine cu atît mai sever, adică agre­
siv în propriul ideal al eului , împotriva eului 
său"***.  La limită, supraeul poate deveni în 

*Vezi S. Freud .  Warum Krieg, Ges . Werke , XVI, 
p. 13. 

** Franz Alexander. Psychoanalyse der Gesamtperson· 
lichkeit, p. 221. 
*** Das lch und das Es, Ges. Werke , XIII, p. 28�. 

207 



melancolie un loc de "cul�ivare a instinctului 
morţii" ,  un fel de sediu central al pulsiunilor 
morţii"* .  Acest pericol extrem îşi are rădăci­
nile în situatia normală a eului. întrucît activi­
tatea sa de 'sublimare "are ca urmare eliberarea 
pulsiunilor agresive în supraeu, prin lupta sa 
împotriva libidoului, el se expune pericolului 
agresiunii şi morţii . Dacă eul este supus agre­
siunii supraeului sau îi cade victimă, soarta sa 
este asemănătoare celei a protistelor care pier 
sub acţiunea produselor de dezasimilaţie pe care 
ele însele le-au eliminat"* *· Iar Freud adaugă că 
"în sens economic . . .  morala supraeului este un 
astfel de produs de dezasimilare" .  

In acest context metapsihologia freudiană 
este confrun�ată cu dialectica fatală a civilizaţiei, 
al cărei progres conduce la eliberarea crescîndă a 
forţelor distructive. 

* Ibid. , p. 287. 
** Das Ich und das Es, Ges. Werke, XIII, p. 287. 



LIMITELE 
ISTORICE ALE PRINCIPIULUI 

RANDAMENTULUI* 

In analizele anterioare am încercat să desprin­
dem c îteva trăsături fundamentale ale structurii 
pulsionale ale culturii** şi în special să definim 
principiul realităţii sub semnul căruia a stat pro­
gresul culturii şi civilizaţiei occidentale. Am folo­
sit termenul de principiul randamentului pentru 
a denumi acest principiu ; de asemenea ,  am încer­
cat să demonstrăm că dominaţia şi înstrăinarea 
care provin din organizarea socială a muncii 
sînt acelea care determină intr-o mare măsură 
cerinţele impuse pulsiunilor de către acest princi­
piu al realităţii. Se pune întrebarea dacă trebuie 
să considerăm ca indiscutabilă perpetuarea domi­
naţiei principiului randamentului (astfel încît 
dezvoltarea culturii ar trebui considerată doar 
din perspectiva acestui principiu) sau,  dacă, 
dimpotrivă, principiul randamentului nu a creat 
premisele pentru un principiu al realităţii cali­
tativ deosebit , nerepresiv. Această intrebare 
s-a impus de la sine atunci cînd am confruntat 
teoria psihanalitică despre om cu cîteva tendinţe 
istorice fundamentale : 

1. Tocmai progresul culturii şi al civilizaţiei 
realizat sub domnia principiului randamentului 
a condus spre un nivel al productivităţii care ar 

* Capitolul VI al lucrării Eros şi civilizaţie. 
** Este vorba de cap . II şi IV al lucrării, acesta 

din urmă fiind intitulat "Dialectica civilizaţiei" (n. trad. )  

209 



permite reducerea la un minimum a cheltuielilor 
de energie pulsională pentru munca înstrăinată. 
In această lumină , menţinerea organizării repre­
sive a pulsiunilor apare ca fiind impusă nu atît 
de "lupta pentru existenţă" , cît mai curînd de 
interesul de a perpetua această luptă - interes 
al dominaţiei. 

2. Filozofia occidentală reprezentativă a dez­
voltat un concept al raţiunii care conţine trăsă­
turile esenţiale ale principiului randamentului. 
Aceeaşi filozofie ajunge la viziunea unei forme 
superioare de raţiune care reprezintă tocmai 
negarea acestor trăsături , întrucît ea este recep­
tivitate , contemplaţie, bucurie. Din spatele defi­
nirii subiectului în termenii activităţii produc­
tive a eului , activitate caracterizată de o conti­
nuă autotranscendere , apare imaginea mîntuirii 
eului : oprirea oricărei transcenderi într-o formă 
de existent care a absorbit orice devenire si care 
este pentru sine şi cu sine în orice alte'ritate. 

Problema caracterului istoric si a limitelor 
istorice ale principiului randamentului este de o 
importanţă hotărîtoare pentru teoria lui Freud.  
Am văzut că el identifica una din formele princi­
piului realităţii (principiul randamentului) cu 
principiul realităţii în general. Ca atare , dialec­
tica pe care Freud o atribuie culturii îşi pierde 
caracterul fatal dacă principiul randamentului se 
dovedeşte a fi doar o formă istorică specifică a 
principiului realităţii. Mai mult chiar, întrucît 
Freud identifică şi caracterul istoric al pulsiunilor 
cu "natura" lor, relativitatea principiului randa­
mentului ar afecta chiar concepţia sa fundamen­
tală asupra dinamicii pulsionale a Erosului şi 
Thanatosului : sub domnia unui alt principiu al 
realităţii , relaţiile dintre ele, precum şi dezvolta­
rea lor vor fi altele. Dar teoria freudiană a pulsiu­
nilor o feră unul din argumentele cele mai puter­
nice împotri(Ja caracterului relativ (istoric )  al prin­
cipiului randamentului. Dacă sexualitatea este , 
potrivit esenţei ei, antisocială şi asocială, iar 

210 



distructivitatea - manifestarea unei pulsiuni 
primare, atunci ideea unui principiu al realităţii 
nerepresiv nu este decît speculaţie goală. 

Teoria freudiană a pulsiunilor indică direcţia 
în care trebuie cercetată problema. Principiul 
randamentului impune o organizare represivă tot 
mai perfecţionată a sexualităţii şi a pulsiunii 
distructive. De aceea, dacă procesul istoric tinde 
să desfiinţeze instituţiile principiului randamen­
tului, atunci el va desfiinţa totodată şi organiza­
rea pulsiunilor corespunzătoare acestuia, adică 
va elibera pulsiunile de restricţiile şi devierile 
cerute de principiul randamentului. Aceasta ar 
însemna apariţia posibilităţii de eliminare trep­
tată a reprimării suplimentare, ceea ce ar implica 
absorbirea sau neutralizarea unui domeniu cres­
cînd al distructivităţii de către Erosul întărit. 
Desigur, teoria lui Freud interzice construirea 
vreunei utopii psihanalitice.  Dacă acceptăm teo ­
ria sa şi susţinem totuşi că în reprezentarea 
unei culturi nerepresive este conţinută o sub­
stanţă istorică, atunci aceasta trebuie dedusă din 
însăşi teoria freudiană a pulsiunilor. Trebuie să 
examinăm concepţiile sale pentru a constata  
dacă conţin elemente ce trebuie să fie reinterpre­
tate. Această metodă corespunde celei pe care 
am folosit-o în dezvoltările sociologice anterioare. 
Acolo am încercat să "citim" osificarea prinCipiu­
lui realităţii în condiţiile istorice pe care el le-a 
produs ; aici încercăm să "citim" în destinul isto­
ric al pulsiunilor dacă există posibilitatea dezvol­
tării lor nerepresive . Un astfel de procedeu impune 
o critică a principiului realităţii actual în numele 
principiului plăcerii , o reevaluare a relaţiei anta­
gonice existente pînă acum între aceste două 
dimensiuni ale existenţei umane. 

Freud afirmă că conflictul esenţial dintre cele 
două principii este in evi tab il ; în elaborarea ulte­
rioară a teoriei sale acest caracter inevitabil nu 

211 



mai pare atît de indiscu tabil. Conflictul , sub forma 
pe care o îmbracă în cultură, este determinat 
şi perpetuat de Ananke, de penurie, de lupta 
pentru existenţă. (Nici forma ultimă a teoriei 
pulsiunilor centrată în jurul conceptelor de Eros 
şi instinct al morţii nu suprimă această teză ; 
acum penuria apare ca nevoia şi imperfecţiunea 
inerente vieţii organice.) Lupta pentru existenţă 
face inevitabilă mod ificarea represivă a pulsiuni ­
lor tocmai pentru că nu există suficiente bunuri 
şi resurse pentru o satisfacere deplină şi lipsită 
de durere şi efort a pulsiunilor. Dacă acest lucru 
este adevărat ,  atunci organizarea represivă a 
pulsiunilor în lupta pentru existenţă trebuie 
atribui tă unor factori exogeni - exogeni în sen­
sul că ea nu este proprie "naturii" pulsiunilor, ci 
rezultă din condiţiile istorice specifice în care se 
dezvoltă pulsiunile. După Freud această distinc­
ţie este neesenţială, întrucît pulsiunile înseşi sînt 
"istorice"* ; nu există structură pulsională " în 
afara" structurii istorice. Faptul nu ne dispen­
sează de necesitatea de a face distincţia, însă ea 
trebuie făcută în interiorul structurii istorice. 
Aceasta apare stratificată pe două nivele : a) 
nivelul filogenetic, dezvoltarea animalului uman 
în luptă cu natura şi b) nivelul sociologic, dezvol­
tarea indivizilor civilizaţi şi a grupelor de indi­
vizi în luptă între ele şi cu mediul. Cele două 
nivele se află într-o permanentă şi indisolubilă 
interacţiune , dar factorii care au apărut în cadrul 
nivelului social sînt, în raport cu primul nivel -
cel biologic, factori exogeni, avînd de aceea o 
altă pondere şi o altă valoare (deşi pe parcursul 
dezvoltării pot "coborî" pînă la primul nivel) ; 
ei sînt mai relativi , se pot modifica mai rapid şi 
aceasta fără a periclita dezvoltarea speciei sau 
a-i imprima un sens descendent. Această diferenţă 
în originea modificării instinctelor stă la baza 
distincţiei pe care am făcut-o între reprimarea 

*Vezi de exemplu: Jenseits des Lustprinzips. 

212 



"inevitabilă" şi cea suplimentară* . Cea din urmă 
se naşte şi realizează la nivel sociologic. 

Freud este conştient de existenţa elementelor 
istorice in cadrul structurii pulsionale a omului . 
In discutarea religiei ca o formă istorică de "iluzie", 
el aduce următorul argument care contrazice 
poziţia sa : "Oamenii sînt foarte puţin accesibili 
pentru argumentele raţionale, fiind dominaţi de 
dorinţele lor pulsionale. Atunci de ce trebuie să  fie 
privaţi de o satisfacere  pulsio nală, oferind u-li-se 
în schimb argumente raţionale ?" Şi el răspunde : 
"Desigur, oamenii sînt astfel , dar v-aţi întrebat 
dacă este necesar ca ei să fie astfel sau dacă natura 
lor interioară le impune aceasta?"**.  Totuşi, in 
teoria  sa a pulsiunilor Freud nu trage concluzii 
decisive din această distincţie istorică, ci atribuie 
ambelor nivele o valoare egală şi generală. Faptul 
dacă restricţiile sînt impuse de penurie sau de 
distribuirea inegală a penuriei, de lupta pentru 
existenţă sau de interesul dominaţiei nu este hotărî­
tor pentru metapsihologia sa. Şi într-adevăr, cei 
doi factori - cel filogenetic-biologic şi cel socio­
logic - s-au contopit pe parcursul dezvoltării 
de pînă acum a istoriei. Dar această contopire a 
devenit de mult timp "nefirească", ca şi "modifi­
carea" represivă a principiului plăcerii de către 
principiul realităţii. Refuzul constant al lui Freud 
de a admite o posibilitate reală de eliberare de 
această modificare presupune deci că penuria 
şi dominaţia sînt eterne, idee care a devenit 
astăzi discutabilă. Datorită acestei idei un factor 
exterior este investit cu demnitatea teoretică a 
unui element inerent vieţii sufleteşti, inerent 
chiar pulsiunilor primare. A vînd în vedere per­
spectivele civilizaţiei ,  precum şi interpretarea freu­
diană a dezvoltării pulsiunilor, trebuie să punem 
sub semnul întrebării corectitudinea acestei idei. 
Dacă civilizaţia se dezvoltă spre un stadiu supe-

* Ibidem, p. 40. 
** Ibidem, Die Zukunft einer lllusion, Ges . Werke, 

XIV, p .  3 7 0 .  

213 



rior de libertate , atunci trebuie să luăm in serios 
posibilitatea istorică, poate chiar necesitatea 
istorică a unei eliberări treptate a dezvoltării 
pulsionale de restricţiile care i -au fost impuse 
pină acum. 

Pentru a deduce din teoria lui Freud despre 
pulsiuni ipoteza unei culturi nerepresive trebuie 
să examinăm din nou concepţia sa asupra pulsiuni­
lor primare , asupra scopurilor şi interrelaţiilor 
lor. După Freud instinctul morţii este acela care 
se opune inainte de toate ipotezei unei culturi 
nerepresive. Insăşi existenţa unei astfel de pulsi­
uni pare să conducă "automat" la intreaga ţesă­
tură de restrictii si controale introduse de cul­
tură: caracteruÎ in�ăscut al distructivităţii gene­
rează caracterul perpetuu al represiunii. 

Examenul nostru trebuie deci să inceapă cu 
analiza freudiană a instinctului morţii . 

Am văzut că, in ultima teorie a pulsiunilor, 
ambele pulsiuni primare - Eros şi Thanatos -
sint caracterizate de "tendinţa inerentă oricărui 
organism viu de a restabili un stadiu anterior pe 
care a trebuit să-I  părăsească sub influenţa unor 
forţe perturbatoare externe"* .  Freud vede in 
această tendinţă regresivă o expresie a "inerţiei 
vieţii organice" ,  pe care o explică prin următoa­
rea ipoteză : in momentul in care viaţa organică 
s-a născut din materia neinsufleţită a apărut o 
"tensiune" puternică de care tinărul organism a 
incercat să se elibereze printr-o reîntoarcere la 
anorganic"**.  In stadiul primitiv al vieţii orga­
nice drumul spre existenţa anorganică era pro­
babil foarte scurt, iar a muri era un lucru simplu. 
Insă cu timpul , "influenţele exterioare" au pre­
lungit acest drum, constringind organismul la 
"ocoluri tot mai lungi şi tot mai complicate pen­
tru a ajunge la moarte". Cu cit ocolul este mai 
lung şi mai complicat, cu atit organismul este 
mai diferenţiat şi mai puternic : in cele din urmă 

* Jenseits des Lustprinzips, p. 38. 
** Ibidem, p. 40.  

214 



el cucereste lumea si o transformă în domeniul 
său. Totcişi scopul o�iginar al pulsiunilor se con­
servă : reîntoarcerea la viaţa anorganică, la ma­
teria "moartă" .  Exact în acest punct al dezvol­
tării ipotezei sale celei mai interesante· Freud 
repetă de mai multe ori că factorii exogeni sînt 
aceia care determină dezvoltarea primară a 
pulsiunilor. Sub presiunea "forţelor externe, 
perturbatoare" organismul a fost silit să abando­
neze starea anterioară ; "succesele dezvoltării 
organice trebuie să le punem pe seama influenţe­
lor externe , perturbatoare , care contrazic orga­
nismul în tendinţa sa spre s tagnare ; factorii 
exteriori hotărîtori au suferit modificări care i-au 
făcut capabili să impună substanţei care a supra­
vietuit devieri din ce în ce mai mari de la drumul 
vit�l primar'.' *. Dacă moartea organismului este 
provocată de "motive interne"** , ocolul prin 
care se ajunge la moarte este determinat de fac­
tori externi. Freud presupune că aceşti factori 
trebuie căutaţi în "istoria pămîntului şi a rela­
ţiilor sale cu soarele"*** .  Dar dezvoltarea anima­
lului "om" nu se limitează la istoria geologică ; pe 
baza istoriei naturale , omul devine subiectul şi 
obiectul propriei sale istorii .  Dacă la început 
deosebirea dintre Eros şi Thanatos era foarte 
mică, pe parcursul istoriei animalului uman ea 
creşte considerabil , devenind o caracteristică 
esenţială a însuşi procesului istoric. Diagrama 
care urmează poate ilustra construcţia freudiană 
a dinamicii pulsionale fundamentale. Această 
diagramă schiţează succesiunea istorică ce in­
cepe cu viaţa organică (stadiul 2 şi 3), trece 
prin faza de formare a celor două pulsiuni pri­
mare (5) pentru a ajunge în faza "modificării" 
pulsiunilor umane de către cultură (6 la 7) .  Sta­
diile 3 şi 6 constituie momentele de cotitură. 
Ambele sînt condiţionate de factori externi dato-

* Ibidem, p. 39, 40, 41 . 
** Ibidem, p .  40. 

*** Ibidem, p. 39. 

215 



""
 

..
.... 

C>
 

S
ta

d
ii

 

1 

M
at

er
ia

 
an

 or
ga

­
n

ic
ă 

2-
3 

4 

P
ri

n
ci

p
iu

l 
p

lă
ce

ri
i 

_
_

 __
__"__ 

A
pa

ri
ţi

a 
C

re
ar

ea
 

v
ie

ţi
i 

te
n

si
u

n
ii

 

1 
T

en
d

in
ţă

 
re

gr
es

iv
ă -

o 

• 
E

ro
s 

co
m

b
in

ar
ea

 
ce

lu
le

lo
r 

ge
rm

in
al

e 

6 
7 

Pr
in

ci
p

iu
l 

re
al

it
ă

ţi
i.

 
A

n
an

k
e,

 
L

u
p

tă
 

p
en

tr
u

 e
x

is
te

n
ţă

 

S
ex

u
al

it
at

e 
E

ro
s 

__.
"o

rg
an

iz
at

"
, 

-+
 

su
b

li
m

ar
e 

et
c.

 

fo
rm

ar
ea

 
gr

up
u

ri
lo

r 

T
en

d
in

ţa
 

d
e 

ag
re

si
u

n
e 

ex
te

r­
re

în
to

ar
ce

re
 

__.
 n

ă 
şi

 i
n

te
rn

ă
 

d
om

in
aţ

ia
 

as
up

ra
 o

m
u

lu
i 

şi
 a

 
n

at
u

ri
i 

Ia
 s

ta
d

iu
l 

an
 o

rg
an

ic
 

I
n

st
in

ct
u

l 
m

or
ţi

i 

I
n

st
in

ct
 

d
is

tr
u

ct
iCJ

 

P
ri

n
ci

p
iu

l 
N

ir
CJa

n
a

 

__.
 

1 
m

or
al

ă 



rită cărora atit conturarea instinctelor, cît şi 
dinamica lor ulterioară sînt "determinate istoric". 
In stadiul 3 factorul exterior este "tensiunea ne­
rezolvată" provocată de apariţia vieţii organice. 
"Experienţa" că viaţa este mai puţin "satisfăcă­
toare", mai dureroasă decît stadiul anterior, pro­
duce instinctul morţii ca tendinţa de a elimina 
această tensiune prin regresiune. Acţiunea instinc­
tului morţii apare astfel ca rezultatul traumei 
produse de frustrarea originară : lipsa şi durerea 
cauzate aici de un eveniment biologico-geologic. 

Celălalt moment de cotitură nu mai este biolo­
gico-geologic; el se produce la începutul culturii. 
Aici factorul exterior este Ananke , lupta conşti­
entă pentru existenţă. Această luptă impune 
atît devierea represivă a pulsiunilor sexuale (mai 
intîi prin forţa brutală a tatălui primitiv, mai 
tîrziu prin instituţionalizare şi interiorizare) ,  cît 
şi transformarea instinctului morţii în agresiune 
socialmente utilă şi morală. Această organizare 
a pulsiunilor (în realitate un proces de lungă du­
rată) creează diviziunea muncii civilizate , pro­
gresul , "legea şi ordinea" ; totodată ea declanşează 
acea serie de evenimente care conduce la slăbirea 
progresivă a Erosului şi la creşterea agresivităţii 
şi a sentimentului de vinovăţie. Am văzut că 
această dezvoltare nu este "inerentă" luptei pen­
tru existenţă, nu-i revine în mod natural , ci doar 
organizării ei represive şi că depăşirea penuriei, 
posibilă în stadiul actual de dezvoltare , face 
această luptă tot mai fără sens. 

Dar pulsiunile înseşi nu conţin oare forţe aso­
ciale care fac necesare restricţii represive , indife­
rent dacă în lumea exterioară domneşte penuria 
sau belşugul ? Să ne amintim din nou că Freud 
susţine că natura pulsiunilor este "istoric dobîn­
dită".  De aceea această natură este supusă schim­
bării din momentul în care se modifică condiţiile 
fundamentale care au imprimat pulsiunilor această 
natură. Este adevărat că aceste conditii nu 
s-au schimbat, lupta pentru existenţă desfăşu­
rîndu-se încă în cadrul penuriei şi al dominaţiei 

217 



omului asupra omului. Dar ele tind să devină 
caduce şi "artificiale" în perspectiva posibilităţii 
reale de a suprima penuria şi dominaţia. Măsura 
în care s-a schimbat baza culturii (în timp ce 
principiul ei a rămas acelaşi) poate fi ilustrată de 
faptul că deosebirea dintre începuturile culturii 
şi stadiul ei actual este mult mai mare decit 
deosebirea dintre inceputurile culturii şi stadiul 
anterior, cînd s-a format "natura" pulsiunilor. 
Desigur, transformarea condiţiilor fundamentale 
ale culturii nu ar putea afecta decît pulsiunile 
umane formate (pulsiunea sexuală şi cea agre­
sivă) .  O astfel de transformare nu poate fi imagi­
nată in legătură cu condiţiile fundamentale bio­
logico-geologice ;  naşterea vieţii va rămîne in 
continuare o traumă, aşa încît domnia principiu­
lui Nirvana pare de neclintit. Totuşi ramificaţiile 
instinctului morţii nu acţionează decît contopin­
du-se cu pulsiunile sexuale ; atîta timp cît există 
viaţă, primele rămîn subordonate celor din urmă. 
Soarta distrudo-ului (sau a "energiei" pulsiunilor 
distructive) depinde de cea a libidoului. Prin ur­
mare , o schimbare calitativă in dezvoltarea sexua­
lităţii va modifica în mod necesar manifestarea 
instinctului morţii. 

Astfel, ipoteza unei culturi nerepresive este 
validată teoretic doar prin demonstrarea posibili­
tăţii unei dezvoltări nerepresive a libidoului in 
condiţiile unei culturi mature. Direcţia unei ast­
fel de dezvoltări este indicată de acele facultăţi 
psihice care, după Freud,  cad în afara acţiunii 
principiului realităţii, transpunind această liber­
tate in lumea conştiinţei mature. 



IDEEA DE PROGRES 
ÎN LUMINA PSIHANALIZE!* 

Permiteţi-mi să încep prin a defini principalele 
două tipuri ale conceptului de progres ce carac­
terizează perioada modernă a culturii occidentale. 
Pe de o parte,  progresul este determinat intr-un 
mod cu precumpănire cantitativ, evitîndu-se 
legarea acestui concept de orice valorizări pozi­
tive. Privit prin această prismă, progresul în­
seamnă că în cursul dezvoltării culturii, in pofida 
numeroaselor perioade de regresiune, cunoştinţele 
şi aptitudinile umane luate în ansamblu au sporit 
şi că, totodată, aplicarea lor în vederea dominării 
lumii înconjurătoare - socială şi naturală - a 
devenit tot mai universală. Rezultatul acestui 
progres este creşterea bogăţiei sociale. Pe măsură 
ce cultura progresează, ea sporeşte atît trebuin­
ţele oamenilor cît şi mij loacele pentru satisfacerea 
lor ; dacă un astfel de progres contribuie şi la 
desăvîrşirea omului ,  la o existenţă mai liberă şi 
mai fericită, aceasta rămîne o chestiune deschisă. 
Acest concept cantitativ îl putem numi concept 
al progresului tehnic, opunîndu-i conceptul de 
progres calitativ aşa cum a fost elaborat îndeo­
sebi în cadrul filozofiei idealiste şi , în modul cel 

* Prelegere ţinută de Herbert Marcuse tn cadrul unui 
ciclu de conferinţe la universităţile din Frankfurt şi Hei­
delberg, cu ocazia centenarului naşterii lui Sigmund 
Freu d ,  tn toamna anului 1 956. Herbert Marcuse, Psy­
clwanalyse und Politik, Europăische Verl agsanstalt , 
Frankfurt am Main, 19 6 8 ,  p. 35-53. 

219 



mai pregnant poate, de către Hegel. Conform 
acestui concept, progresul istoric ar consta tn 
realizarea libertăţ ii  umane, a moralităţii : oamenii 
devin tot mai liberi , iar conştiinţa libertăţii înseşi 
i-ar incita Ia o lărgire a sferei de cuprindere a 
libertăţii. Rezultatul progresului constă aici în 
faptul că oamenii devin tot mai umani, că sclavia, 
arbitrarul , oprimarea, suferinţa se diminuează. 
Acest concept calitativ de progres îl putem numi 
ideea progresului umanitar. 

Între conceptul cantitativ şi cel calitativ de 
progres există însă o conexiune lăuntrică ; pro­
gresul tehnic pare a fi o condiţie preliminară a 
oricărui progres umanitar. Ridicarea omenirii 
din sclavie şi mizerie Ia o tot mai mare libertate 
presupune progresul tehnic, adică un grad înalt 
de dominare a naturii, unicul generator al bogă­
ţiei sociale, care , Ia rîndul ei, permite ca şi tre­
buinţele umane să îmbrace o formă mai umană 
şi să fie satisfăcute într-un mod mai uman. Pe 
de altă parte însă, progresul tehnic nu antrenează 
nicidecum în mod automat progresul umanitar. 
Rămîne de văzut în ce mod este distribuită avu­
ţia socială şi cui servesc cunoştinţele şi aptitudi­
nile sporite ale oamenilor. Progresul tehnic, care 
ca atare constituie, desigur, condiţia prealabilă a 
libertăţii, nu înseamnă cîtuşi de puţin şi realiza­
rea unei libertăţi mai mari. Este destul să ne re­
prezentăm ideea unui stat totalitar al bunăstării , 
idee care de mult nu mai este atît de abstractă şi 
speculativă, pentru a înţelege că aici trebuinţele 
oamenilor sînt, negreşit, mai mult sau mai puţin 
satisfăcute,  dar într-un mod care îi manipulează 
pe oameni atît în viaţa lor particulară cît şi în 
cea socială, îi manipulează din leagăn şi pînă la 
mormînt. Dacă mai putem vorbi aici despre feri­
cire , aceasta poate fi numai una manipulată. 

În formularea filozofică a conceptului de progres 
se poate remarca o tendinţă decisivă, şi anume 
tendinţa neutralizării progresului însuşi. Dacă în 
secolul al XVI I I -lea, pînă la Revoluţia franceză, 
conceptul tehnic al progresului este şi el înţeles 

220 



în mod calitativ, iar perfecţionarea tehnică este 
ca atare asociată cu perfecţionarea umanităţii 
- ceea ce are loc în modul cel mai pregnant la 
Condorcet - , în secolul al XIX-lea situaţia se 
schimbă. Comparînd conceptul de progres la 
Comte şi Miii cu conceptul lui Condorcet, consta­
tăm imediat că aici are loc o neutralizare con­
ştientă ; Comte şi Miii caută să determine într-un 
mod neaxiologic conceptul de progres : desăvîrşi­
rea umană nu este derivabilă din progresul tehnic 
ca atare. Aceasta înseamnă însă că elementul 
calitativ al progresului este din ce în ce mai mult 
alungat în utopie. El este de găsit in sistemele 
preştiinţifice, iar apoi în cele socialist-ştiinţifice, 
în cadrul cărora elementul umanitar triumfă 
asupra elementului tehnic, şi nu în însuşi concep­
tul de progres. Acest concept este neutru, neaxio­
logic sau pretins neaxiologic. 

Conceptul aşa-zis neaxiologic de progres, care, 
începînd din secolul al XIX-lea, caracterizează tot 
mai mult dezvoltarea civilizaţiei şi culturii occi­
dentale, conţine, fără îndoială, o valorizare pe 
deplin determinată, iar aceasta relevă principiul 
imanent al progresului sub sem nul căruia s-a 
dezvoltat în mod empiric societatea industrială 
modernă. Elementele sale determinante ar trebui 
caracterizate după cum urmează :  valoarea supremă 
este productiritatea, nu numai în sensul produ­
cerii crescînde de bunuri materiale şi spirituale, 
ci şi in sensul unei dominări mai universale a 
naturii. Se pune deci problema : productivitate -
in ce scop? Răspunsul care e dat întotdeauna 
este , desigur, evident : fireşte , în scopul satisface­
rii trebuinţelor. Productivitatea ar servi la o satis­
facere mai adecvată şi mai largă a trebuinţelor, 
productivitatea fiind, în ultima instanţă, produc­
ţie a valorilor de întrebuinţare destinate să slu­
j ească oamenilor. Dar dacă conceptul de trebu­
inţă include atît hrana, îmbrăcămintea, locuinţa, 
cit şi bombele, aparatele distractive şi nimicirea 
alimentelor nevandabile , putem afirma cu deplin 
temei că acest concept este pe cît de ipocrit pe 

221 



atît de inadecvat in ceea ce priveşte determinarea 
unei productivităţi legitime şi avem dreptul să 
lăsăm deschisă chestiunea : productivitate - în 
ce scop ? După toate aparenţele,  productivitatea 
se transformă din ce în ce mai mult într-un scop 
in sine , iar problema utilizării productivităţii 
rămîne nu numai deschisă, ci şi tot mai refulată. 

Dar, dacă productivitatea este legată indiso­
lubil de principiul modern al progresului , urmează 
că existenţa este trăită şi resimţită ca muncă, 
munca însăşi devenind conţinut al existenţei. 
Munca este concepută ca muncă socialmente 
utilă, necesară, dar nu neapărat ca muncă dătă­
toare de satisfacţii pentru individ, ca muncă indi­
vidual necesară. Nevoia socială şi nevoia indivi­
duală se despart, şi aceasta, desigur, cu atît mai 
mult cu cît societatea industrială se dezvoltă sub 
egida acestui principiu al progresului. Altfel spus : 
munca ce devine viaţa propriu-zisă este muncă în ­
străinată. Ea ar trebui de finită ca muncă ce refuză 
indivizilor satisfacerea capacităţilor şi nevoilor lor 
umane şi care , atunci cînd în genere o feră vreo 
satisfacţie , o oferă numai în mod acce soriu sau 
după efectuare . Aceasta înseamnă însă că,  
potrivit scării valorice statornicite de  principiul 
pro gresului care determină dezvoltarea societăţii 
industriale, satisfacere a, implinirea, odihna şi 
fericirea nu constituie ţeluri , nu reprezintă în nici 
un caz valorile supreme şi , dacă în genere sînt valori , 
atunci sint şi rămîn valori cu totul secundare. 

Acestei ordini valorice, pentru care satisfacerea 
individuală, fericirea individuală constituie doar 
un element subordonat, îi corespunde o ierarhie 
a facultăţilor umane, inerentă conceptului de 
progres : scindare a esenţei umane in facultăţi 
superioare, spirituale,  şi facultăţi inferioare , sen­
zoriale, raportate intre ele de aşa manieră încît 
facultăţile superioare - raţiunea - sînt deter­
minate şi definite prin opoziţie cu exigenţele 
sensibilităţii , ale instinctelor. Raţiunea se manifestă 
esenţialmente ca principiu al renunţării şi impu­
nere a renunţării ; in sarcina ei cade nu numai 

222 



indrumarea, ci şi reprimarea sensibilităţii, a 
facultăţilor umane inferioare. In consecinţă, 
înăuntrul acestei idei de progres, libertatea va fi 
definită ca libertate în raport cu constrîngerea 
instinctelor, cu senzorialitatea, ca transcendenţă, 
situată deasupra satisfacţiei şi ca auto ­
nomie a acestei transcendenţe. Satisfacţia nu 
trebuie să fie niciodată ceea ce formează conţinu­
tul şi spaţiul libertăţii. Libertatea transcende in 
ceva "superior" satisfacerea dej a obţinut!!.  Iar 
această transcendenţă, inerentă libertăţii, apare 
in cele din urmă la fel ca libertatea căreia îi 
aparţine, ca un scop în sine. Este cu neputinţă 
să mai determinăm pentru cine şi pentru ce există 
această transcendenţă. Transcendenţa ca atare 
este suficientă pentru determinarea esenţei liber­
tăţii , iar întrebările : pentru ce această transcen­
denţă, pentru ce această neîntreruptă depăşire a 
stadiului dej a atins, pentru ce tocmai această 
dinamică trebuie să definească esenţa omului ? 
rămîn deschise, la fel ca şi chestiunea : pentru ce 
productivitatea crescîndă trebuie să fie valoarea 
supremă şi principiul motric ? Astfel determi­
nată ca scop în sine şi strict delimitată de satis­
facere, libertatea antrenează pierderea fericirii. 
Ea apare ca o povară, iar filozofii şi poeţii o 
transfigurează intr-o libertate a sărăciei, o liber­
tate a muncii şi chiar o libertate în lanţuri, pros­
lăvind-o ca pe o încununare a existenţei umane , 
ca semnul distinctiv al oamenilor. Unui atare 
concept al libertăţii îi aparţine o negativitate 
fără care libertatea nu ar putea fi in genere deter­
minată. Iar în ce priveşte această negativitate 
filozofia idealistă este de acord cu filozofia exis­
tenţialistă modernă, Kant este de acord cu Sartre. 
Determinarea sartreană a libertăţii ca transcen c· 
denţă eternă de dragul transcendenţei conţine ca 
determinare esenţială a libertăţii tocmai acea 
negativitate pe care şi filozofia idealistă o sti­
pulează atunci cînd defineşte libertatea ca o' 

constrîngere interiorizată de ordin moral , ca ne-

223 



gaţie a satisfacţiei şi fericirii, adică o defineşte 
în opoziţ.ie cu înclinaţ ia. 

Deosebit de caracteristică pentru concepţia 
modernă asupra progresului este evaluarea timpu­
lui. Timpul este înţeles ca liniar sau ca o curbă 
infinit ascendentă, ca  devenire , ce depreciază 
simpla existenţă imediată. Prezentul este trăit 
în funcţie de un viitor mai mult sau mai puţin 
incert. Viitorul ameninţă de la bun început 
prezentul , el este reprezentat şi trăit cu nelinişte. 
Trecutul rămîne în urmă, nedominat şi irepeta­
bil, dar, tocmai pentru că nu este dominat, el 
mai determină prezentul. In acest timp trăit în 
mod liniar, timpul împlinit, durata satisfacerii , 
durata fericirii individuale ,  timpul ca odihnă nu 
poate fi conceput decît sau ca suprauman, sau ca 
subuman : suprauman ca eternă beatitudine , posi­
bilă şi imaginabilă numai după ce a dispărut 
viaţa de aici , de pe pămînt ; şi sub uman în măsura 
în care dorinţa de a eterniza clipa fericită repre ­
zintă nonumanul şi antiumanul , care conferă 
diavolului drepturi asupra omului. 

In concluzie s-ar putea spune că, potrivit 
conceptului de progres pe care l-am explicat mai 
sus, progresul însuşi este încărcat de nelinişte, 
transcendenţă ca scop în sine , de nefericire şi 
negativitate. Se pune atunci în mod obligatoriu 
problema dacă în cadrul principiului progresului 
negativitatea nu este cumva forţa motrice a 
progresului, forţă care îl face posibil. Sau pentru 
a formula această problemă într-o manieră care 
stabileşte o legătură cu Freud : este oare progresul 
fundat neapărat pe nefericire şi este el condam­
nat să rămînă legat de nefericire şi insatisfacţie ? 

John Stuart Miii a spus cîndva : " Nimic nu este 
mai sigur decît faptul că orice ameliorare a trebu­
rilor omeneşti este în întregime opera unor carac­
tere nesatisfăcute" .  Dacă aceasta este adevărat, 
atunci putem să afirmăm reciproca - şi aceasta 
ar fi în sens strict reversul acestei idei de progres 
-, mulţumirea, satisfacerea, liniştea, deşi pot, 
desigur, oferi fericirea, totuşi, într-un anume 

224 



sens, ele nu servesc cu nimic cauzei progresului; 
războiul , în sens de luptă pentru existenţă, este 
tatăl tuturor invenţiilor progresiste care contri­
buie în mod frecvent, şi adesea mult mai tîrziu, 
Ia ameliorarea şi satisfacerea trebuinţelor umane, 
iar insatisfactia si suferinta au constituit imbol­
dul permane�t âi întregii activităţi culturale de 
pînă acum. 

Aici ne găsim în miezul problematicii lui Freud. 
Potrivit acestuia, fericirea este tot atît de puţin 
ca şi libertatea un produs al culturii. Fericirea şi 
libertatea sînt incompatibile cu cultura. Dezvol­
tarea culturii este fundată pe oprimarea, limi­
tarea şi refularea dorinţelor senzuale, instinctuale 
şi nu este de închipuit fără o transformare repre­
sivă a instinctului. Şi aceasta- după Freud­
datorită unui temei cît se poate de evident şi 
imuabil : organismul uman este guvernat iniţial 
de "principiul plăcerii" şi nu doreşte nimic altceva 
decît să evite durerea şi să obţină plăcerea, iar 
cultura nu se poate călăuzi după acest principiu. 
Intrucît oamenii sînt prea slabi , iar mediul uman 
este prea meschin şi crud, renunţarea şi refularea 
impulsurilor devin de la bun început condiţii 
fundamentale ale întregului travaliu penibil, ale 
frustraţiilor şi renunţărilor care , sub forma 
energiei instinctuale transformată în sens re­
presiv, fac posibil în genere progresul cultu­
ral. Principiul plăcerii trebuie înlocuit de "prin­
cipiul realităţii" pentru ca societatea umană 
să progreseze din stadiul animalic în stadiul 
speciei umane. Am recurs aici la această formulare 
atît de succintă şi tăioasă pentru a reteza în trea­
căt încă o dată acea vastă confuzie potrivit căreia 
Freud ar fi într-un sens sau altul iraţionalist. 
In ultimele decenii poate că nici nu a existat un 
gînditor mai raţionalist decît Freud, ale cărui 
eforturi vizează tocmai să arate că forţele iraţio­
nale care mai sînt încă active Ia om trebuie subor­
donate raţiunii pentru ca relaţiile umane să se 
poată în genere îmbunătăţi şi al cărui principiu 

225 



"Unde a fost Sinele (/d) trebuie să ajungă şi 
Eul (Ego)"1 reprezintă poate cea mai raţională 
formulare imaginabilă în psihologie. 

Dar cum se face că depăşirea principiului plăce­
rii prin principiul realităţii este indispensabilă în 
dezvoltarea culturii ? Ce reprezintă in fond princi­
piul realităţii ca principiu al progresului ? Conform 
teoriei freudiene ulterioare a instinctelor, singura 
teorie pe care mă bazez aici, organismul împreună 
cu cele două instincte fundamentale ale sale- Eros 
şi instinctul morţii - rămîne insociabil atita timp 
cit aceste instincte nu sint limitate. Luate ca atare, 
ele nu sînt adecvate în vederea construirii unei 
societăţi umane care ar permite o satisfacere 
relativ asigurată a trebuinţelor : nesupus vreunei 
restricţii , Eros nu aspiră decît la dobindirea tot 
mai intensă şi perpetuată pe vecie a plăcerii , in 
timp ce instinctul morţii - nesupus vreunei 
restricţii - este simpla regresiune in starea pre­
natală şi ca atare, in tendinţă, este anihilarea 
intregii vieţi. 

Aşadar, pentru ca să se ajungă la cultură şi 
civilizaţie, principiul plăcerii trebuie inlocuit 
prin tr-un alt principiu, în măsură să permită şi 
să menţină societatea :  principiul realităţii. Aces­
ta, după Freud, nu este nimic altceva decît prin­
cipiul renunţării productive , dezvoltat ca sistem 
al tuturor modificărilor instinctuale ,  al priva­
ţiunilor, devierilor, sublimărilor pe care societatea 
le impune indivizilor pentru ca să-i transforme 
pe aceştia din purtători ai principiului plăcerii in 
instrumente de muncă socialmente utilizabile. 
1n acest sens, principiul realităţii este identic cu 
principiul progresului, intrucit numai prin inter­
mediul principiului represiv al realităţii energia 
instinctuală este eliberată în vederea travaliului 
care a învăţat lecţia renunţării, a frustrării dorin­
ţelor instinctuale şi numai astfel poate să devină 
şi să rămînă socialmente productivă. 

1 S. Freud ,  Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfilh· 
rung in die Psychoanalyse, Werke, Bd. XV, p .  86. 

226 



Care este rezultatul psihic al dominaţiei prin­
cipiului realităţii ? Transformarea represivă a 
Eros-ului, care debutează cu interdicţia incestu­
lui, duce încă din prima copilărie la depăşirea 
fundamentală a complexului lui Oedip, soldîn­
du-se astfel cu interiorizarea dominaţiei tatălui. 
ln acest moment intervine ceea ce constituie 
modificarea hotărîtoare a Erosului sub înrîurirea 
principiului realităţii, transformarea sa în sexua­
litate. Iniţial Erosul este mai mult decît sexuali­
tate, în sensul că nu este un instinct parţial , ci 
o forţă dominatoare a întregului organism şi 
care abia ulterior este pusă în slujba reprodu­
cerii, localizată fiind ca sexualitate. Aceasta re­
clamă însă o desexualizare a organismului, sin­
gura în măsură să transforme organismul dintr-un 
purtător al principiului plăcerii într-un instrument 
posibil de muncă. Corpul devine disponibil în 
vederea degajării unei energii care, în caz contrar, 
ar fi rămas energie erotică, el se eliberează, ca să 
spunem aşa, de Erosul integral , care îl guver­
nase iniţial , devenind astfel disponibil pentru 
munca neplăcută transformată în conţinut al 
vieţii. Transformarea represivă a structurii psi­
hice fundamentale este fundamentul psihologic 
individual al muncii culturale şi al progresului 
cultural in măsura în care indivizii insisi sînt 
astfel afectaţi. Urmarea ei nu este numai

' trans­
formarea organismului în instrument al muncii 
penibile, ci, înainte de toate, deprecierea fericirii 
şi a plăcerii ca scopuri în sine, subordonarea feri­
cirii şi a satisfacerii faţă de productivitatea socia­
lă, fără care progresul cultural nu este cu putinţă. 
Dar concomitent cu această depreciere a fericirii 
şi a satisfacerii pulsiunilor şi cu subordonarea 
lor faţă de satisfacerea socialmente accepla.bilă 
au loc tranziţia şi progresul de la animalitate Ia 
umanitate , progresul de Ia necesitatea simplei 
satisfaceri a pulsiunilor care nu este plăcere propriu­
zisă la comportarea trăită şi la plăcerea mediată 
ce îl caracterizează în mod specific pe om. 

227 



Care este rezultatul transformării represive a 
instinctului morţii? Şi în acest caz primul pas 
este prohibiţia incestului. Interdicţia definitivă 
pusă asupra mamei, interdicţie pe care tatăl o 
impune prin constrîngere, semnifică înfrîngerea 
durabilă a instinctului morţii, a principiului Nir­
vanei si subordonarea sa fată de instinctul vietii. 
Intr-adevăr, în dorinţa i�cestuoasă îndreptată 
către mamă fiintează si telul ultim al instinctului 
morţii, regresiu'nea fa 'starea prenatală, care, 
necunoscînd durere şi dorinţă, este în acest sens 
aducătoare de plăcere şi care din punct de vedere 
instinctual este atît mai de rîvnit cu cît viaţa 
însăşi este resimţită ca tot mai neplăcută şi dure­
roasă. Energia reziduală a instinctului morţii 
devine socialmente utilă în două moduri. Ca ener­
gie distructivă socialmente utilă, ea este dirijată 
în afară; cu alte cuvinte, ţelul instinctului morţii 
nu mai este anihilarea vieţii proprii, prin regre­
siune, ci anihilarea altor vieţi; ea este nimicirea 
naturii sub forma dominaţiei asupra naturii şi 
nimicirea dusmanilor socialmente recunoscuti ca 
atare, înăuntrul şi în afara naţiunii. Dar apr'oape 
mai importantă decît această autorizare exteri­
oară a instinctului mortii este autorizarea interi­
oară, constînd în apli�area energiei distructive 
ca morală socială, în calitate de conştiinţă morală 
localizată în Super-Ego şi care opune Eului 
cerinţele şi revendicările principiului realităţii. 
Rezultatul transformării sociale a instinctului 
morţii este, aşadar, distructivitatea: în forma 
agresiunii utile şi în calitate de dominaţie asupra 
naturii, ea constituie una din sursele fundamen­
tale ale operei realizate de civilizaţie şi cultură. 
Ca agresiune morală, condensată în conştiinţa 
morală sub forma exigenţelor moralităţii indrep­
tate împotriva lui Id, distructivitatea constituie, 
de asemenea, un factor cultural indispensabil. 

Decisiv este faptul că graţie transformării 
represive a instinctelor - şi numai datorită ei -
progresul cultural devine nu numai posibil, 
ci şi automat. Odată inoculat cu succes, progresul 

228 



cultural este reprodus mai departe de către înşişi 
indivizii restructuraţi din punct de vedere in­
stinctual. Dar, aşa cum, datorită transformării 
represive a instinctelor, progresul devine automat, 
tot astfel el se autoanulează si se dezminte : el 
interzice consumarea propriil�r sale roade şi , 
tocmai datorită acestei interdicţii, el sporeşte 
din nou productivitatea şi astfel progresul. 

Această dinamică antagonistă specifică a pro­
gresului se petrece mai precis după cum urmează : 
progresul este cu putinţă numai prin transfor­
marea energiei instinctuale in energie de muncă 
socialmente utilă, ceea ce înseamnă că progresul 
este posibil numai prin sublimare. La rîndul ei 
însă, sublimarea este posibilă numai ca sublimare 
extinsă. Intr-adevăr, odată intrată în acţiune, 
ea este supusă unei dinamici proprii, care lărgeşte 
sfera de cuprindere şi sporeşte intensitatea su­
blimării. Libido care se abate de la ţelurile in­
stinctuale, ţeluri iniţial încărcate de plăcere, însă 
socialmente inutile şi chiar dăunătoare, devine 
sub imperiul principiului realităţii productivita­
tea socială. Luată ca atare, aceasta din urmă 
perfecţionează mijloacele materiale şi spirituale 
de satisfacere a trebuinţelor umane. In acelaşi 
timp însă, ea îi frustrează pe oameni de posibili­
tatea de a se bucura pe deplin de aceste bunuri, 
întrucît ea este energia instinctuală represivă şi 
i-a prefigurat deja pe oameni pentru ca aceştia 
să nu-şi poată aprecia viaţa decît potrivit scării 
valorice care respinge ca scopuri plăcerea, odihna, 
satisfacerea sau, în orice caz, le subordonează 
productivităţii. Creşterea cuantumului de energie 
acumulată prin renunţare merge mînă în mînă cu 
creşterea productivităţii ce nu procură nici o 
satisfacţie individuală. Individul sacrifică plăce­
rea pe altarul productivităţii, investindu-se ast­
fel cu potenţialul noii productivităţi, ceea ce 
împinge procesul pe o treaptă tot mai înaltă a 
producţiei , dar şi a renunţării la ceea ce s-a pro­
dus. In această structură psihică se reflectă orga­
nizarea specifică a progresului în cadrul societă-

229 



ţii industriale dezvoltate. Aici putem vorbi des­
pre un circulus vitiosus al progresului. Productivi­
tatea crescîndă a muncii sociale rămîne legată 
de represiunea crescîndă, care, Ia rîndul ei, con­
tribuie iarăşi Ia ridicarea productivităţii. Cu alte 
cuvinte, pentru ca progresul să poată rămîne 
progres, el trebuie să se nege pe sine in mod con­
tinuu. Înclinaţia trebuie sacrificată mereu raţiu­
nii, fericirea trebuie sacrificată mereu libertăţii 
care o transcende pentru ca oamenii să se menţină, 
renunţînd Ia fericire, in cadrul muncii înstrăinate, 
pentru ca ei să rămînă productivi, să-şi refuze 
deplina bucurie a productivităţii lor, perpetuind 
astfel productivitatea însăşi. 

Desigur, Freud nu formulează în acest mod 
autofrustrarea in principiul progresului, dar, după 
convingerea mea, ea este conţinută în teoria lui 
Freud şi se manifestă, poate, in modul cel mai 
pregnant în dialectica dominaţiei tatălui, aşa cum 
a expus-o Freud. Ea prezintă o însemnătate deci­
sivă pentru însăşi concepţia de progres. In ipo­
teza lui Freud cu privire Ia geneza istoriei o meni­
rii, abstracţie făcînd de eventualul ei conţinut 
empiric, sînt condensate inegalabil intr-un tablou 
unic în felul său dialectica dominaţiei ,  originea, 
transformarea şi dezvoltarea sa in progres al 
culturii. Se cunosc trăsăturile sale principale :  
istoria omenirii ar începe prin faptul că intr-o 
hoardă primitivă cel mai puternic, tatăl primitiv, 
se erij ează în stăpîn exclusiv şi-şi consolidează 
dominaţia, monopolizînd pentru sine femeia -
mama sau mamele - ,  interzicînd tuturor celor­
lalti membri ai hoardei să se bucure de ele. Dar 
ac�asta înseamnă că nu natura, nu sărăcia sau 
slăbiciunea determină prima represiune a instinc­
telor, determinantă pentru dezvoltarea culturii, 
ci despotismul dominaţiei - faptul că un despot 
distribuie şi utilizează în mod inechitabil sărăcia, 
penuria de bunuri, slăbiciunea, rezervîndu-şi 
pentru sine plăcerea şi lăsînd munca în lotul celor­
lalţi membri ai hoardei. Acest prim pas preistoric 
încă în reprimarea instinctelor duce la un a l  doi-

230 



lea : revolta fiilor împotriva despotismului tatălui. 
După ipoteza lui Freud, tatăl este ucis de fiii săi 
si consumat in comun la festin totemic. Prima 
tentativă de a elibera instinctele, de a generaliza 
satisfacerea instinctelor, de a elimina distribuţia 
despotică, ierarhică şi privilegiată a fericirii şi a 
muncii este tentativa fiilor de a se elibera de sub 
dominaţie. Incercarea se termină, după Freud, cu 
aceea că fiii sau fraţii rebeli văd, sau cred a ve­
dea, că dominaţia este indispensabilă şi că, în 
fapt, tatăl nu era de prisos, indiferent cît de 
despotică era dominaţia sa. Tatăl este din nou 
instaurat de către fraţi, de data aceasta de 
bunăvoie, şi , ca să spunem aşa, în mod genera­
lizat : ca moralitate, aceasta înseamnă că fraţii 
îşi asumă în mod liber acele interdicţii şi re­
nunţări instinctuale care le fuseseră impuse an­
terior de către tatăl originar. Cu această interiori­
zare a dominaţiei tatălui - aflată la originea mora­
lităţii şi conştiinţei sociale - încep cultura şi civi­
lizaţia. Din hoarda primitivă antropoidă s-a for­
mat prima şi cea mai primitivă societate ome­
nească. Represiunea instinctelor se transformă în 
operă liber consimţită a indivizilor şi se interiori­
zează ; concomitent dominaţia paternă se instau­
rează ca dominaţie a numeroşilor ta ţi care-fiecare 
pentru sine - transmit moralitatea dominaţiei 
tatălui şi, astfel, odată cu ea, îngrădirea instincte­
lor, înăuntrul propriului lor clan, al propriului 
lor grup, permiţindu-i să acţioneze asupra tinerei 
generaţii. 

După Freud, această dinamică a dominaţiei, 
care începe prin a edifica despotismul, conduce la 
revoluţie şi, după o primă tentativă de eliberare, 
sfîrşeşte prin reinstaurarea tatălui într-o formă 
interiorizată şi generalizată, adică mai raţională, 
se repetă de-a lungul întregii istorii a culturii 
şi civilizaţiei , ce-i drept într-o formă atenuată; 
ca revoltă a tuturor fiilor împotriva tuturor ta ţi­
lor în perioada pubertăţii, ca revocare a acestei 
revolte după depăşirea pubertăţii şi, în sfîrşit, ca 
incadrare a fiilor în conexiunea socială prin accep-

231 



tarea liber consimţită a abdicărilor de la instinct, 
pe care le reclamă societatea, fapt prin care fiii 
înşişi devin taţi. Această repetare psihologică 
a dinamicii dominaţiei in cadrul culturii îşi gă­
seşte expresia istorică în dinamica ciclică a revo­
lutiilor din trecut. Aceste revolutii evidentiază o 
d�zvoltare aproape schematică. In'surecţia r�uşeşte 
şi anumite forţe încearcă să împingă revoluţia pînă 
la punctul ei extrem, începînd de la care trecerea 
la condiţii noi, diferite nu numai din punct de ve­
dere cantitativ, ci şi calitativ, ar putea fi încununată 
eventual de succes- şi tocmai ajunsă la acest punct, 
revoluţia este de obicei înfrîntă, iar dominaţia 
este interiorizată pe o treaptă mai înaltă, repusă 
pe temelii noi şi prelungită. Dacă ipoteza lui Freud 
este într-adevăr justificată, am putea îndrăzni să 
ne întrebăm dacă nu cumva, pe lîngă un Ther­
midor istorica-social care s-a manifestat în cadrul 
revoluţiilor din trecut, nu există cumva şi un 
Thermidor psihic ; nu cumva revoluţiile au fost 
învinse, răsturnate şi abolite nu numai din afară ? 
Nu cumva înăuntrul indivizilor înşişi funcţionează 
o dinamică ce neagă din interior posibila elibe­
rare şi satisfacere şi care-i constrînge pe indivizi, 
nu numai în mod exterior, să abjure? 

De vreme ce însă, chiar potrivit ipotezei lui 
Freud, reprimarea instinctelor nu este numai o 
necesitate naturală, ci se produce cel puţin în 
aceeaşi măsură sau poate chiar în mod primordial 
în interesul dominatiei si al mentinerii unei domi­
naţii despotice şi d� vre�e ce pri�cipiul represiv al 
realităţii nu este numai rezultatul raţiunii so­
ciale, fără care progresul ar fi fost cu nepu­
tinţă, ci mai este pe deasupra rezultatul unei 
anumite organizări istorice a societăţii, sintem 
obligaţi să introducem un corectiv esenţial în 
teoria lui Freud. Intr-adevăr, dacă converti­
rea represivă a instinctualităţii, care a constituit 
pînă acum, sub raport psihologic, conţinutul fun­
damental al conceptului de progres, nu este urma­
rea unei necesităti naturale si nu este nici istori­
ceşte imuabilă, atunci ea î�săşi are propria sa 

232 



limită strict determinată. Aceasta se conturează 
după ce reprimarea instinctualităţii şi progresul 
şi-au îndeplinit misiunea lor istorică, după ce ele 
au depăşit starea de neputinţă a omului şi penuria de 
bunuri, după ce societatea liberă a devenit 
pentru toţi o posibilitate reală. Principiul represiv 
al realităţii devine superfluu în măsura în care cul­
tura se apropie de stadiul în care înlăturarea mo­
dului de viaţă impus de reprimarea instinctuală 
a devenit o posibilitate istorică realizabilă. Cuce­
ririle progresului represiv vestesc suprimarea însăşi 
a principiului represiv al progresului. Se întrevede 
o stare în care nu va mai exista nici o produc­
tivitate ce ar fi în acelaşi timp un rezultat şi o 
condiţie a renunţării, nici o muncă alienată -o 
stare în care mecanizarea crescîndă a muncii ar 
permite ca o parte tot mai mare a energiei instinc­
tuale care trebuise să revină muncii înstrăinate 
să-şi recapete forma ei inţială, adică să se trans­
forme din nou în energie a impulsului vital. Timpul 
existenţei şi timpul liber rămas la dispoziţia indi­
vidului în vederea satisfacerii propriilor sale 
trebuinţe, simplul timp de odihnă, ar înceta să 
mai fie timp cheltuit pentru munca înstrăinată ; 
dimpotrivă, timpul muncii înstrăinate nu numai 
că s-ar reduce la minimum, ci ar dispărea chiar 
cu totul, iar timpul vieţii ar deveni timp liber. 

Este esential să se stie că o atare dezvoltare nu 
echivalează 'cu o simplă prelungire şi exacerbare a 
stărilor şi relaţiilor actuale. Dimpotrivă, un prin­
cip iu al realităţ ii  calitatifl deosebit ar lua locul celui 
represiv şi odată cu el nivelul psihic uman, ca şi 
insusi nivelul istoric-social ar suferi în ansamblul 
lor o'restructuare. Ce s-ar întîmpla în fapt atunci 
cind starea care mai continuă a fi denunţată azi 
drept o utopie ar deveni tot mai reală ? Ce s-ar 
întîmpla dacă automatizarea mai mult sau mai 
puţin totală ar determina organizarea societăţii 
şi s-ar extinde asupra tuturor domeniilor vieţii ? 
In zugrăvirea acestor urmări voi aplica înseşi 
conceptele fundamentale ale lui Freud. Prima con­
secinţă ar fi că forţa energiei instinctuale, devenită 

233 



disponibilă graţie mecanizării muncii, nu ar mai 
trebui aplicată intr-o activitate neplăcută şi ar 
putea fi reconvertită în energie erotică. Ar deveni 
cu putinţă o reactivare a tuturor forţelor şi mo­
durilor de conduită erotice care fuseseră blocate şi 
desexualizate sub acţiunea principiului represiv 
al realităţii. De aici ar decurge consecinţa - pe 
care aş vrea s-o subliniez aici cu toată tăria, intru­
cît în această privinţă există mari confuzii - că 
sublimarea nu este cituşi de puţin înlăturată, ci 
este potenţată ca energie erotică ce alimentează 
forţe noi ale creaţiei culturale. Consecinţa nu este 
pansexualismul, care, din contra, este o parte esen­
ţială a imaginii societăţii represive (pansexualis­
mul nu poate fi conceput decît ca o explozie a ener­
giei instinctuale represive, nicidecum însă ca rea­
lizare a energiei instinctuale nerepresive) .  In mă­
sura in care energia erotică ar deveni cu adevărat 
liberă, ea ar înceta să fie sexualitate pură, ajun­
gînd să constituie o forţă determinantă a organis­
mului în totalitatea conduitelor, dimensiunilor şi 
ţelurilor acestuia. Cu alte cuvinte, organismul se 
va deschide către ceea ce el nu putea recunoaşte 
anterior, dat fiind principiul represiv al realităţii. 
Aspiraţia către satisfacere in cadrul unei lumi fe­
ricite ar fi principiul sub egida căruia ar urma să 
se desfăşoare existenţa umană. 

Ierarhia valorică statornicită de un principiu 
nerepresiv al progresului este in aproape toate 
privinţele opusă ierarhiei determinate de princi­
piul represiv : experienţa fundamentală nu va mai 
fi experienţa vieţii ce luptă pentru existenţă, ci 
experienţa bucuriei sale. Munca instrăinată s-ar 
transforma in joc liber al facultăţilor şi forţelor 
umane. Urmarea ar fi abolirea oricărei transcen­
denţe goale, libertatea ar înceta să mai fie un proiect 
mereu eşuat. Productivitatea s-ar întemeia pe re­
ceptivitate, existenţa nu ar mai fi trăită ca deve­
nire mereu intensificată şi neîmplinită, ci ca 
În-fiinţare (Da-Sein), ca fiinţare in ceea ce este 
şi în ceea ce poate fi. Timpul nu ar mai apărea ca 
timp liniar, ca linie eternă sau curbă etern ascen-

234 



dentă, ci ca reîntoarcere ciclică, aşa cum la urma 
urmelor l-a conceput şi Nietzsche - ca "eterni­
tate a plăcerii". 

După cum vedeţi, principiul progresului nere­
presiv cu ordinea valorică inerentă lui este într-un 
anume sens fundamental un principiu conserva­
tor. Şi nimeni altul decît Freud a fost cel ce a subli­
niat că, in esenţa lor cea mai intimă, instinctele sînt 
conservatoare. In fond, ele nu doresc schimbarea 
infinită, veşnic nesatisfăcătoare, ele nu aspiră 
către ceva superior, nesfîrşit şi încă neatins, ci 
aspiră către un echilibru, o stabilizare şi o repro­
ducere a stărilor în care toate trebuinţele ar putea 
fi satisfăcute, iar trebuinţe noi ar putea apărea 
numai dacă satisfacerea lor într-o modalitate 
delectabilă ar fi, de asemenea, posibilă. Dar, dacă 
această aspiraţie către satisfacere, conformă na­
turii conservatoare a instinctelor, poate prinde 
viaţă reală sub egida unui principiu de progres 
nerepresiv, una din obiecţiile principale aduse 
împotriva posibilităţii sale este înlăturată: obiec­
ţia că oamenii, ajunşi în acest stadiu netulburat, 
nu ar mai avea nici un motiv să muncească si ar 
lîncezi, decăzînd intr-o stupidă juisare statică a' bu­
nurilor pe care le-ar putea obţine fără să muncească. 
In realitate, lucrurile stau exact invers. Desigur, 
un imbold de a munci nu mai este necesar. Dacă 
munca însăşi ajunge să fie un joc liber al facultă­
ţilor umane, suferinţa care i-ar constrînge pe oa­
rneni să muncească devine inutilă. Oamenii ar 
munci de la sine - şi numai pentru că munca este 
realizarea propriei lor trebuinţe - ,  ar munci pen­
tru propăşirea acelei lumi mai bune în care exis­
tenţa îşi găseşte propria ei realizare. 

Este interesant de constatat că ipoteza unei 
culturi sub egida unui principiu al progresului ne­
represiv şi in care munca se transformă în joc a 
fost avansată în cursul tradiţiei tocmai de gînditori 
care nu pot fi consideraţi în nici un caz ca expo­
nenţi şi propagandişti ai senzualităţii, panse­
xualismului, ai eliberării intolerabile a tendinţe­
lor extreme. Vom cita numai două exemple. 

235 



In scrisorile Cu pririre la educaţ ia estetică a omu­
lui ,  Schiller a dezvoltat ideea - expusă aici în 
termeni freudieni - a unei culturi estetice, sen­
zoriale, în care sînt conciliate raţiunea şi sensibili­
tatea. Decisivă este ideea unei transformări a 
muncii în joc liber al facultăţilor umane ca ţel 
specific şi unică modalitate demnă a existenţei 
omului. Schiller subliniază că această idee nu poa­
te fi realizată decît într-o stare de cultură, întru­
cît dezvoltarea maximă a facultăţilor intelectuale 
şi spirituale merge mînă în mînă cu existenţa 
mijloacelor şi bunurilor materiale menite să satis­
facă trebuinţele umane. Un alt gînditor care 
încă şi mai puţin decît Schiller ar putea fi bănuit 
că pledează în favoarea pansexualismului sau 
a eliberării nejustificate a instinctelor şi care este 
probabil unul dintre cei mai represivi gînditori 
- cel puţin conform tradiţiei - a exprimat aceas­
tă idee, după cum se pare, în modul cel mai radi­
cal ; este vorba de Platon, în cartea care, dintre 
toate cărţile sale, este de departe cea mai represi­
vă şi în care ideea statului totalitar este dezvol­
tată mai amănunţit decît oriunde. Tocmai în 
această ordine de idei, Platon spunea (este vorba 
de a determina care este existenţa demnă de un 
om, şi atenianul afirmă): "După părerea mea, 
seriozitatea trebuie îndreptată către ceea ce este 
serios, şi nu către lucruri ce nu sînt serioase. Prin 
însăşi natura sa, divinitatea este cea care merită 
în primul rînd întreaga noastră atenţie plină de 
pietate, iar omul, aşa cum am mai spus . . .  a fost 
plăsmuit cu iscusinţă pentru jocul zeului, şi în 
fapt tocmai aceasta este ceea ce are el mai bun. 
Potrivit acestei însuşiri ar trebui deci ca fiecare 
bărbat si fiecare femeie să nu facă nimic altceva 
de-a lu�gul întregii lor vieţi decit să celebreze 
mereu jocurile cele mai frumoase - şi deci să 
facă exact contrariul a ceea ce credem acum .. .  
Astăzi se consideră că lucrurile serioase trebuie 
duse la bun sfîrşit în vederea jocului. Bunăoară, 
războiul este tinut a fi ceva serios si se crede că el 
trebuie dus la' bun sfîrşit în vederea' păcii. Nicioda-

236 



tă însă războiul nu ne-a putut oferi un joc meri­
toriu sau o educaţie meritorie şi nici astăzi el 
nu ne poate da aşa ceva, şi niciodată aceasta nu 
va fi pe măsura lui, şi totuşi se cade să socotim 
jocul şi educaţia drept lucruri demne de cea mai 
serioasă atenţie. Ca atare fiecare trebuie să-şi 
petreacă cea mai îndelungată şi mai bună parte 
a vieţii sale in pace. Aşa stînd lucrurile, care este 
atitudinea cea mai potrivită ? Străduinţa de a-ţi 
petrece vremea indeletnicindu-te cu anumite jo­
curi, aducînd jertfe, cîntece şi dansuri pentru a fi 
în măsură ca, pe de o parte, zeii să-ţi fie binevoi­
tori, iar pe de altă parte să te aperi de vrăjmaş 
şi să învingi în luptă . . .  ". Partenerul de discuţie 
are întocmai aceeaşi reacţie ca şi noi; într-adevăr, 
el spune: "Dar tu denigrezi de Ia un cap la altul . .. 
speţa omenească" .  Iar răspunsul atenian ului este : 
"Nu te mira, o, Megillos, ci iartă-mă ! Căci ceea ce 
am spus vine din ceea ce resimt atunci cind îmi 
îndrept privirea către zeu"1• După cum vedeţi, 
Platon este probabil mai serios decît oriunde în 
ceea ce afirmă, întrucît tocmai în acest pasaj el 
celebrează şi determină, exprimîndu-se intenţio­
nat în mod provocator, munca în calitate de joc 
şi jocul ca principal conţinut de viaţă şi ca modul 
cel mai demn al existenţei umane. 

Pentru a încheia aş vrea să răspund obiecţiei pe 
care, sper, mi-aţi adus-o încă de mult, şi anume că 
aş merge prea departe şi aş da dovadă de lipsă de 
răspundere permiţîndu-mi atunci cînd realitatea în 
care trăim nu numai că nu are nimic comun cu ipo­
teza descrisă aici, ci constituie în toate privinţele 
exact contrariul ei şi promite să rămînă aşa, per­
miţindu-mi să înfăţişez o utopie în care se afirmă 
că societatea industrială modernă ar putea atinge 
foarte curînd un stadiu în care principiul repre­
siunii care a ghidat pînă acum dezvoltarea 
sa s -ar putea dovedi perimat. Nu încape îndoială 
că nu ne putem închipui un contrast mai mare ca 

1 Platon, Legile, cartea a VII-a,  803 şi urm. 

237 



cel ce există acum intre utopie şi realitate. Dar 
poate că tocmai proporţiile acestui contrast sint 
semnul unei limite. Cu cît renunţarea şi frustraţia 
sînt mai puţin necesare din punct de vedere bio­
logic şi social, cu atit mai mult este nevoie ca oa­
menii să fie transformaţi in unelte ale unei politici 
represive care-i împiedică să realizeze posibilită­
ţile sociale pe care, în caz contrar, ar ajunge de 
la sine să le sesizeze. Poate că astăzi este mai puţin 
iresponsabil să zugrăveşti o utopie întemeiată 
decit să defăimezi ca utopice stări şi posibilităţi 
care de mult timp au devenit deja posibilităţi 
realizabile. 



AGRE SIVITATEA 
Î N  SOCIETATEA INDU STRIALĂ 

CONTEMPORANĂ* 

Reflecţiile de mai jos încearcă să prezinte ten­
siunile şi tarele aşa-numitei "societăţi a abunden­
ţei" ,  un concept care (în mod legitim sau nu) a 
fost forjat in vederea descrierii societăţii ameri­
cane moderne. Trăsăturile sale tipice sînt : 1 )  o 
capacitate industrială şi tehnică foarte dezvoltată, 
care în cea mai mare parte este destinată produ­
cerii şi distribuirii unor bunuri de lux şi unor 
obiecte insignifiante şi care se iroseşte în "demo­
darea" planificată a bunurilor de consum sau în 
investiţii militare sau semimilitare, cu alte cu­
vinte, în ceea ce economiştii şi sociologii au numit 
îndeobşte bunuri şi servicii "neproductive"; 2) 
un standard de viaţă în creştere, la care au acces şi 
straturi sociale anterior neprivilegiate; 3) un 
înalt grad de concentrare a puterii economice şi 
politice, care merge mînă în mînă cu imixtiuni 
organizatorice serioase ale guvernului în viaţa 
economică ; 4) cercetarea, controlul şi manipularea 
ştiinţifică şi pseudoştiinţifică a comportării indi­
vizilor şi a grupelor de indivizi în timpul muncii 
şi în timpul liber, din care se trag cu succes con­
cluzii şi asupra comportamentului psihic conşti­
ent, subconştient şi inconştient şi ale căror rezul­
tate sînt valorificate în scopuri comerciale şi 
politice. Toate aceste tendinţe sînt legate intre 

* Conferinţă ţinută Ia Chicago în anul 1956.  Publicată 
iniţial tn Die Neue R undschau, 7 8 ,  1 {1967 ) ,  Frankfurt a. M. 
tntr-o formă revăzută şi ampl ificată, pe care o reprodu­
ce m în volumul de faţ ă.  

239 



ele; ele constituie sindromul care indică funcţio­
narea normală a "societăţii abundenţei". Indicarea 
detaliată a acestei interdependenţe ar depăşi 
cadrul acestui articol; aici o folosim ca punct de 
pornire sociologic pentru următoarea teză: tensi­
unile şi tarele individului nu se datorează unor 
dereglări şi maladii individuale, ci funcţionării 
normale a societăţii (şi a individului). 

"Funcţionare normală" : pentru un medic defi­
niţia este probabil univocă. Organismul funcţio­
nează normal atunci cînd lucrează neperturbat şi 
în concordanţă cu structura biologică şi fizică 
a corpului uman. Or, aptitudinile şi posibilită­
ţile umane pot varia la diverşii membri ai speciei ; 
desigur că şi specia însăşi, în cursul istoriei, s-a 
modificat mult, dar toate aceste modificări 
au avut loc totuşi pe o bază biologică şi fiziologică 
în ansamblu stabilă. In precizarea unui diagnostic, 
medicul va ţine seama, fireşte, de mediul, edu­
caţia şi activitatea profesională a pacientului ; 
asemenea factori pot restrînge domeniul înăuntrul 
căruia se defineşte şi se obţine funcţionarea nor­
mală, ba chiar pot să pericliteze în general suc­
cesul, dar în calitate de criteriu şi ţel normalitatea 
rămîne un concept clar şi semnificativ. Ca atare, 
ea este identică cu "sănătatea" ,  iar devierile de 
la ea denotă diferitele grade de "maladie". 

Psihiatru! se află în cu totul altă situaţie. Consi­
derînd expresia "psihiatru" în concepţia sa cea 
mai largă, ea îi include în egală măsură pe psiho­
log, psihoterapeut şi psihanalist. Dar noi vom in­
troduce diferenţieri de îndată ce acestea se vor 
dovedi relevante pentru tema noastră. La prima 
vedere, definiţia generală a normalităţii pare să 
nu se abată aproape deloc de la cea medicală. 
Funcţionarea normală a spiritului (psihică şi 
somatică) îi permite individului să acţioneze 
conform rolului său de copil, adolescent, tată sau 
mamă, celibatar sau căsătorit, potrivit cu munca, 
profesiunea şi statutul său. Constatăm însă ime­
diat că această definiţie cuprinde factori care ţin 
de o dimensiune cu totul nouă, anume dimensi-

240 



unea socială. Societatea apare ca un factor al 
normalităţii într-un sens mult mai esenţial decît 
cel al unei influenţe exterioare, astfel încît "nor­
mal" se referă mai curînd o la structură fundamen­
tală socială şi instituţională decit la una indivi­
duală. Probabil că ne putem uşor înţelege asupra 
a ceea ce trebuie avut în vedere prin funcţionare 
normală a sistemului digestiv, a plămînilor şi inimii, 
dar ce înseamnă funcţionare normală în dragoste, 
în ură, in muncă, in timpul liber, la o adunare 
generală a acţionarilor, pe terenul de golf, într-un 
cartier mizer, în închisoare sau în armată? Desigur 
că in ce priveşte funcţionarea normală a siste­
mului digestiv sau a plămînilor nu prea există 
deosebiri intre un membru sănătos al unui consi­
liu de administraţie şi un muncitor sănătos sau 
un negru sănătos, dar aceasta nu mai este valabil 
pentru psihicul lor. Mai mult : unul dintre ei ar 
fi anormal dacă ar gindi, ar simţi şi ar acţiona ca 
celălalt. Şi ce înseamnă dragoste "normală" , 
familie "normală", muncă "normală" ? 

Desigur că psihiatru! ar putea să procedeze aşa 
cum procedează medicul şi să urmărească prin 
terapia sa ţelul de a-1 reda pe pacient familiei 
sale, profesiunii sale, mediului său ambiant, incer­
cind, totodată, pe cît este posibil, să influenţeze 
sau chiar să modifice si factorii exteriori. Dar el 
se va lovi de îndată de ' anumite graniţe, de exem­
plu atunci cînd tensiunile şi tarele pacientului sint 
cauzate în esenţă nu de anumite condiţ i i  nefaPora­
bile ale profesiunii sale, ale ambianţei sale sau ale 
statutului său social, ci de însăşi natura generală 
a profesiunii, a ambianţei şi a statutului social 
în situaţia lor normală. A-1 adapta pe pacient la 
această normalitate ar însemna a normaliza 
aceste tensiuni şi solicitări sau, pentru a ne ex­
prima mai brutal, ar insemna a-l pune pe pacient 
în situaţia de a fi bolnav şi de a-şi resimţi maladia 
ca o stare de sănătate, fără ca el, simţindu-se să­
nătos şi normal, să-şi mai observe maladia. Acesta 
ar fi cazul atunci cînd munca pe care o pres­
tează ar fi prin natura ei abrutizantă, plicticoasă 

241 



şi inutilă (chiar dacă ea poate fi o muncă bine 
plătită şi "socialmente" necesară); aceasta ar fi 
situaţia dacă persoana respectivă ar aparţine 
unui grup minoritar subprivilegiat în raport cu 
societatea dominantă, grup de multă vreme pau­
per şi căruia îi revine de aceea mai cu seamă munci 
inferioare şi "insalubre". Acelaşi lucru este valabil 
(deşi într-o formă diferită) şi pentru cealaltă 
tabără, pentru potentaţii industriei şi politicii: 
aici capacitatea de a da randament şi succesul 
financiar pretind - şi reproduc - însuşiri cum 
sînt rafinata lipsă de scrupule, amoralitatea şi 
agresivitatea permanentă. In toate aceste cazuri, 
oricit de modest am defini însuşirile unei fiinţe 
umane, funcţionarea "normală" duce Ia deCor­
marea şi schilodirea omului. Erich Fromm a scris 
o carte The Sane Society (Societatea sănătoasă) ; 
titlul indică o societate viitoare, societatea exis­
tentă apărînd ca bolnavă, nenormală. Acum în ce 
priveşte individul care în calitate de membru al 
unei societăţi bolnave se comportă normal, conve­
nabil si sănătos : oare un asemenea individ nu 
este b�lnav ? Şi oare această situaţie nu reclamă 
o imagine opusă a sănătăţii spirituale, o concepţie 
diferită care consideră (şi conservă) trăsăturile 
spirituale care sînt declarate tabu,. frînate sau 
alterate de către sănătatea dominantă într-o 
societate bolnavă ? (De exemplu, sănătatea spiri­
tuală ar însemna capacitatea de a trăi ca "outsi­
der", de a duce o viaţă neadaptată). 

In primul rînd, am vrea să propunem cu titlu 
de încercare o definiţie a "societăţii bolnave" 
înainte de a aborda problema dacă sau în ce mă­
sură acest concept este aplicabil "societăţii abun­
denţei". O societate este bolnavă atunci cînd 
instituţiile şi relaţiile ei fundamentale (adică 
structura ei) sînt de aşa natură încît nu per­
mit utilizarea resurselor materiale şi intelectuale 
existente pentru dezvoltarea optimă a existen­
ţei umane. Cu cît prăpastia dintre statutul 
posibil şi cel real al ·omului este mai mare, cu 

242 



atit devine mai necesară ceea ce noi am numit 
"represiunea suplimentară", adică acea reprimare 
a pulsiunilor care serveşte nu menţinerii şi dez­
voltării culturii, ci intereselor statornicite ale 
dăinuirii societăţii existente. Această reprimare 
suplimentară a pulsiunilor aduce individului noi 
tensiuni şi tare (dincolo de şi peste conflictele 
sociale sau, mai exact, subiacent acestora). In 
mod obişnuit, însăşi funcţionarea normală a proce­
sului social garantează adaptarea şi subordonarea 
necesară (teama de a pierde locul de muncă sau 
statutul social, considera ţi a socială etc. ) ; orice 
procedură specială pentru exercitarea unei pre­
siuni psihice suplimentare este inutilă. Dar in 
societatea modernă a belşugului discrepanţa dintre 
formele de existenţă prezente şi posibilităţile 
accesibile ale libertătii umane este atît de mare 
încît, pentru a evita iJ.eplăceri mai serioase, socie­
tatea trebuie să opereze o coordonare mai efici­
entă a indivizilor. Astfel, psihicul - atît în di­
mensiunea sa inconştientă cît şi în cea conştien­
tă - este supus unui control şi unei manipulări 
sistematice. 

Aici s-ar impune unele observaţii în legătură 
cu metoda analizei noastre. Atunci cînd vorbim 
despre represiunea suplimentară "necesară" pentru 
dăinuirea unei societăţi sau despre nevoia unei 
manipulări şi a unui control eficient al pulsiunilor, 
nu avem în vedere neapărat o necesitate recunos­
cută şi o politică realizată in mod planificat : 
ele pot apărea în această formă (ceea ce se şi 
întîmplă într-o măsură crescîndă) sau nu. In 
acest context avem in vedere tendinţele - forţele 
care pot fi detectate printr-o analiză a societăţii 
existente şi care-şi croiesc drum chiar dacă oa­
menii politici nu observă acest lucru. Ele reflectă 
necesităţile aparatului existent de producţie, dis­
tribuţie şi consum, cerinţe economice, tehnice, 
politice şi spirituale care trebuie satisfăcute pentru 
a asigura funcţionarea constantă a aparatului de 

243 



care depinde populaţia, precum şi funcţionarea 
constantă a relaţiilor sociale care derivă din orga­
nizarea acestui aparat. Aceste tendinţe obiective 
se manifestă în dezvoltarea economică, în schim­
barea tehnologică, în politica externă sau internă 
a unei naţiuni sau a unui grup de naţiuni ; ele 
generează trebuinţe şi ţeluri comune, supraindi­
viduale, ale diferitelor clase sociale, asociaţii de 
interese şi partide. In condiţii normale de coe­
ziune socială, aceste tendinţe obiective modelează 
şi absorb interesele şi ţelurile individuale fără a 
submina societatea. Totuşi interesul particular 
nu este determinat pur şi simplu de cel general : 
el posedă propriul său domeniu de libertate şi, 
corespunzător cu poziţia sa în societate, contribuie 
la modelarea interesului general. Marx era de 
părere că tendinţele obiective ale dezvoltării so­
ciale îşi croiesc drum "în spatele" indivizilor; în 
societăţile avansate de astăzi, aceasta este valabil 
numai cu anumite rezerve serioase. Planificarea 
şi administrarea trebuinţelor, satisfacţiilor şi 
impulsurilor au devenit de mult factori indiscu­
tabili ai poli ti cii şi afacerilor ; în cadrul unei orb iri 
generale, ele atestă o anumită clarviziune. 

* 
* * 

Am vorbit de o înfrînare sistematică şi un con­
trol sistematic al psihicului în societatea indus­
trială înaintată. In ce scop şi prin ce mij loace se 
exercită această înfrînare şi acest control? Oricărei 
manipulări în interesul unor anumite întreprin­
deri, al unor anumite orientări politice şi interese 
politice i se suprapune ţelul general şi obiectiv de 
a-l concilia pe individ cu forma de viaţă pe care 
i-o impune societatea. Deoarece într-o asemenea 
conciliere intervine o însemnată represiune supli­
mentară, este necesar să se obţină o mediere libi­
dinală - cu marfa pe care individul urmează s-o 
cumpere (sau s-o vîndă), cu serviciile pe care el 
urmează să le utilizeze (sau să le execute) , cu 

244 



candidaţii pe care el urmează să-i aleagă, cu des­
fătarea pe care el urmează s-o guste, cu simbolul 
statutar pe care el urmează să şi-1 însuşească; 
este o necesitate stringentă , fiindcă de producţia 
şi consumul neîntrerupt al acestor mărfuri de­
pinde însăşi existenţa societăţii. Cu alte cuvinte : 
trebuinţele sociale şi politice trebuie să se trans­
forme în trebuinţe individuale, pulsionale. Iar 
în măsura în care productivitatea acestei socie­
tăţi nu se poate dispensa de producţia de 
masă si de consumul de masă aceste trcbuinte 
trebui� să fie standardizate, coordonate şi gen�­
ralizate. Desigur, un astfel de control nu este 
rezultatul unei conspiraţii, el nu este exercitat 
de către o anumită instanţă (deşi tendinţa de 
centralizare este în creştere); dimpotrivă, măsu­
rile de control sînt distribuite în întreaga socie­
tate, ele fiind exercitate (într-o măsură foarte 
diferită) de către vecini, "peer groups", mass media, 
asociaţii şi guvern. Ce-i drept, acest control devine 
eficient, sau pur şi simplu posibil, numai datorită 
ştiinţei, în special sociologiei şi psihologiei; ca 
sociologie industrială şi psihologie industrială 
sau, cu un eufemism, ca "ştiinţă a relaţiilor 
umane", asemenea măsuri de control au devenit 
un instrument de neînlocuit în mîna puterilor 
dominante. 

Aceste scurte observaţii au avut menirea să 
sugereze cît de adînc a pătruns societatea în 
însuşi psihicul uman, în ce măsură sănătatea şi 
normalitatea psihică nu mai sînt o problemă a 
individului, ci una a societăţii. O asemenea armo­
nizare între societate şi individ ar fi progrcsistă 
dacă societatea ar crea premisele pentru tradu­
cerea în viaţă a posibilităţilor existente de liber­
tate, pace şi fericire, adică de eliberare a Erosului, 
a instinctelor vitale de sub puterea covîrşitoare 
a pulsiunilor distructive. Atunci însă cînd aceste 
premise lipsesc, individul sănătos, normal va 
poseda toate însuşirile care-i permit să trateze cu 

245 



ceilalţi indivizi normali din societatea sa şi toc­
mai aceste însuşiri ar fi unităţi de măsură a opri­
mării, a existenţei unei fiinţe umane schiloade, 
care contribuie la propria sa opt·imare, la repri­
marea propriilor sale pulsiuni vitale, la geneza 
agresivităţii. Tensiunile care apar astfel nu ar 
putea în nici un caz să fie rezolvate în cadrul 
psihologiei sau terapiei individului sau al oricărei 
alte psihologii; o soluţie ar putea interveni numai 
pe planul politic : împotriva societăţii ca sistem 
de trebuinţe. Fireşte, terapia ar putea să denunţe 
această situaţie, pregătind astfel bazele psihice 
pentru o asemenea luptă, dar atunci psihiatria ar 
deveni o activitate subversivă ... 

Se pune acum problema dacă presiunea socială 
a dirijării pulsiunilor în societatea americană 
modernă determină condiţii negative care frînează 
instinctele vitale şi prin aceasta intensifică 
instinctele agresive. Intrebarea ar comporta un 
răspuns afirmativ dacă presiunea socială ar pro­
veni din însăşi structura societăţii şi ar trezi la 
membrii acesteia nevoi şi satisfacţii care reproduc 
instinctiv represiunea. 

La prima vedere, presiunea socială a acestei 
societăţi este asemănătoare oricărei alte presiuni 
apărute sub influenţa uriaşelor transformări teh­
nologice : acestea impulsionează noi trebuinţe, 
noi forme de muncă şi de timp liber, intervenind 
astfel in totalitatea relaţiilor sociale şi conducînd 
la o amplă reevaluare a tuturor valorilor. Dezvol­
tarea tehnologică actuală modifică, atît cantitativ 
cît şi calitativ, condiţiile şi relaţiile sociale exis­
tente : intrucit munca umană fizică devine tot 
mai puţin necesară şi chiar neeconomică, întrucît 
şi munca funcţionarilor se "automatizează" tot 
mai mult, iar munca administratorilor şi oameni­
lor politici este tot mai discutabilă, conţinutul şi 
sensul tradiţional al existenţei sociale ca luptă 
pentru existenţă devin cu atît mai lipsite de con­
ţinut şi mai absurde, cu cît ele devin o necesitate 
lipsită de rost. Dar alternativa viitorului -

246 



abolirea posibilă a muncii alienate - apare, de 
asemenea, ca o "stafie" ; şi de fapt, dacă această 
alternativă este privită ca un progres, ca dezvol­
tare a sistemului existent, atunci investirea sensu­
lui vieţii in timpul liber devine insuportabilă, 
chiar pentru imaginaţia cea mai puternică : miş­
care masiv organizată intr-un spaţiu din ce în ce 
mai restrins, libertate administrată, creativitate 
administrată. 

• • 

Totuşi ameninţarea cu "stafia" automatizării 
este ea insăşi o ideologie. Pe de o parte, ea serveşte 
la menţinerea şi reproducerea unor munci şi 
ocupaţii parazitare, inutile din punct de vedere 
tehnic (lipsa de lucru, ca stare normală, pare 
mai rea decît munca stupidă); pe de altă parte, ea 
serveşte formării de organizatori şi administratori 
ai timpului liber, adică unei prelungiri şi extinderi 
a controlului. Adevăratul pericol pentru starea de 
lucruri existentă nu este abolirea muncii alienate 
prin lipsă de lucru, ci, într-o măsură mult mai 
mare, posibilitatea, ba chiar necesitatea muncii 
nealienate ca muncă socială (reclădirea totală a 
oraşelor, reamenajarea locuinţelor şi a mobilieru­
lui, restabilirea peisajului după inlăturarea schi­
lodirii comerciale a naturii si initierea unei activi­
tăţi de asistenţă şi educaţie orientată spre pac i ­
ficarea luptei pentru existenţă ar putea ocupa 
timpul oamenilor incă un veac de acum încolo). 
Dar, pornind pe calea unor asemenea transfor­
mări, interesele dominante s-ar pierde pe drum, 
cu alte cuvinte s-ar ajunge la ingrădirea iniţiati­
vei private, la abolirea economiei de piaţă şi la 
desfiinţarea politicii de permanentă alarmă şi 
intervenţie militară ; locul lor 1-ar ocupa colabo­
rarea dintre Est şi Vest, dintre naţiunile bogate 
şi cele sărace. O asemenea dezvoltare nu ar mai 
avea punct de oprire. Mijloacele noi înspăimîn­
tător de eficiente şi totale ale progresului tehnic 

247 



servesc între timp la mobilizarea fizică şi psiho ­
logică a oamenilor împotriva unei asemenea posi­
bilităţi: ei trebuie să-şi continue exterminanta şi 
retrograda luptă pentru existenţă, reproducind 
propria lor reprimare. 

Astfel ne lovim de adevărata contradicţie pe 
care structura socială o transmite structurii psi­
hice a indivizilor. Aici sînt trezite si intensificate 
tendinţele distructive din comportarea indivizi­
lor, care într-o formă abia sublimată devin 
socialmente utile atît pe plan personal cît şi pe 
plan politic, iar prin aceasta sînt stimulate ten­
dinţele distructive din comportarea întregii na­
ţiuni. Energia distructivă se transformă într-o 
energie socialmente utilă, iar impulsurile agresive 
alimentează progresul : progresul economic, pro­
gresul politic şi progresul tehnic. Ca şi în institu­
ţiile ştiinţifice moderne, în întreprinderile comer­
ciale şi înăuntrul naţiunii ca întreg, realizăl'ilc 
constructive şi distructive servesc în aceeaşi 
măsură producţia şi distrugerea mărfurilor, viaţa 
şi moartea; creaţia şi distrugerea sînt indestructibil 
legate între ele. De exemplu, dacă s-ar limita 
utilizarea energiei atomice, atunci s-ar reduce 
simultan atît potenţialul ei paşnic cît şi cel mili ­
tar; îmbunătăţirea şi asigurarea condiţiilor noas­
tre de trai constituie doar un produs auxiliar al 
unei cercetări ştiinţifice care se află în serviciul 
distrugerii vieţii; dacă s-ar reduce numărul naşte­
rilor, s-ar micşora, totodată, forţa de muncă 
aşteptată şi prin aceasta numărul clienţilor şi 
cumpărătorilor. Or, această transformare - mai 
mult sau mai puţin sublimată - a energiei dis­
tructive in energie agresivă socialmente utilă 
şi prin aceasta in energie constructivă este, după 
Freud (a cărui teorie a pulsiunilor o utilizăm în 
această expunere), un proces normal şi de neînlă­
turat. Acest proces este o componentă a dinamicii 
prin care Eros şi Thanatos, cele două impulsuri 
antagoniste, sînt constrînse la o unitate, şi în 
cadrul ei acţiunile lor de colaborare şi opoziţie 

248 



devin forţe spi rituale şi organice ale culturii. 
Dar, oricî t de s Lrînsă şi eficientă ar fi conexiunea 
lor, însuşirile lor proprii rămîn neschimbate şi 
reciproc opuse : impulsul agresivităţii "aspiră", 
în pofida oricărei sublimări, către Moarte, în 
timp ce Erosul doreşte să conserve, să apere şi să 
sporească Viaţa. In consecinţă, impulsul distruc­
tiv poate fi util culturii şi individului numai 
atîta timp cît el se află în slujba Erosului; dacă 
înclinaţia către agresiune devine mai puternică 
decît rezistenţa pe care i -o opune Erosul, tendinţa 
se schimbă. Căci energia distructivă, după con­
cepţia lui Freud, nu poate deveni mai puternică 
fără a slăbi energia Erosului : dinamica instincte­
lor este mecanicistă, iar cantitatea dată de energie 
este împărţită între cele două pulsiuni fundamen­
tale. 

• 
• • 

Ne-am referit aici pe scurt la teoria lui Freud 
în măsura în care ea este semnificativă pentru 
rezolvarea problemei fundamentale : ce efect de 
adîncime şi ce particularitate caracterizează ten­
siunea socială în cadrul " societăţii abundenţei" ? 

Am stabilit că această tensiune derivă din con­
tradicţia fundamentală dintre posibilităţile acestei 
societăţi (care tind spre forme calitativ noi ale 
l ibertătii si amenintă să răstoarne ordinea stabi­
lită) şi utilizarea r'eacţionară a acestor posibili­
tăţi. Această contradicţie explodează şi este, 
totodată, "rezolvată" şi "abolită" prin omnipre­
zenta tendinţă spre agresiune a societăţii ; carac­
teristica sa cea mai evidentă (şi nicidecum unica) 
este mobilizarea militară şi efectul ei asupra com­
portării psihice a indivizilor. In concordanţă 
cu această co ntradicţie fundamentală, agresivi­
tatea este alimentată de numeroase surse. Cele 
mai i m portante sînt următoarele : 

1 .  DeZil manizarea procesulu i de producţie şi a 
procesului de consu m .  Progresul tehnic este identic 
cu înlăturarea crescîndă a libertăt,ii personale de 

249 



decizie, a înclinaţiilor individuale şi a trebuinţelor 
autonome în cadrul creării de bunuri şi servicii. 
Această tendinţă acţionează eliberator dacă resur­
sele disponibile şi cuceririle tehnicii se utilizează 
pentru a elibera oamenii de sistemul de muncă 
şi odihnă orientat exclusiv spre reproducerea 
ordinii stabilite, sistem care - avînd în vedere 
posibilităţile tehnice şi intelectuale existente -
este parazitar, risipitor şi dezumanizant. Această 
tendinţă se transformă in represiune atunci cînd 
contribuie la permanentizarea unei asemenea 
munci si a unei asemenea odihne. Frustrarea care 
apare astfel se exprimă printr-o animozitate gene­
ralizată. 

2. Starea de supraaglomerare, vacarm şi con­
vieţuire forţată este caracteristică pentru socie­
tatea de masă. Ea reprimă nevoia de "linişte, 
singurătate, independenţă, iniţiativă şi libertate 
de mişcare" , care nu are nimic de-a face cu "afec­
tarea şi nevoia de lux", ci constituie "o necesitate 
autentic biologică" ( Rene Dubos). Lipsa ei preju­
diciază structura impulsurilor. Freud a atras 
atenţia asupra caracterului "asocia!" al Erosului : 
societatea de masă atinge un "exces al socializării" , 
la care individul "reacţionează prin diferite renun­
ţări, refulări, agresiuni şi temeri, care se transformă 
curînd in adevărate nevroze". Ca mobilizare so­
cială evidentă a tendinţelor agresive, am amintit 
militarizarea societăţii abundenţei. Această mo­
bilizare nu se limitează nici pe departe la concen­
trarea persoanelor supuse serviciului militar obli­
gatoriu şi la construirea industriei de armament : 
aspectele ei cu adevărat totalitare devin evidente 
prin mijloacele de comunicare în masă care ali­
mentează "opinia publică". Abrutizarea limbii şi a 
imaginii, prezentarea victimelor ucise, arse şi 
otrăvite într-un masacru neocolonial au loc într-un 
stil cotidian, factologic, uneori chiar umoristic, 
care pune semnul egalităţii între ceea ce este 
radical rău şi delictele tinerilor criminali, meciurile 
de fotbal, accidrntele, ştirile de la bursă şi bule­
tinele meteorologice. Aici nu mai este vorba de 

250 



glorificarea "clasică" a morţ,ii în interes naţional, 
ci de reîncadrarea ei în planul evenimentelor şi 
întîmplărilor banale ale vieţii cotidiene. 

Rezultatul este o normalizare a spaimei, o 
"obişnuire psihologică cu războiul" , ordonat 
unui popor care , datorită acestei obişnuinţe, 
se deprinde repede cu "cota de morţi" ,  aşa 
cum este dej a deprins cu diferite alte "cote" 
(cifrele din bilanţurile societăţilor de afaceri , 
cifra deceselor datorită accidentelor de circulaţie,  
cifra şomerilor) .  Oamenii sint învăţaţ,i "să con­
vieţuiască cu accidentele, cruzimile şi cu numă· 
rul tot mai mare de morţi în războiul din Vietnam, 
aşa cum au învăţat să se obişnuiască cu acciden­
tele şi cazurile de deces cotidiene cauzate de fum, 
smog şi circulaţie"1• Fotografiile care apar în 
ziarele şi revistele ilustrate , difuzate într-un 
tiraj de masă, arată - adesea în culori vii şi 
atrăgătoare - şiruri de prizonieri chemaţi spre a 
fi "audiaţi" sau "culcaţi" cu cartuşe, copii tîrîţi 
prin praful ridicat de blindate, femei schilodi te ; 
toate acestea nu constituie nimic nou ("se întîm­
plă asemenea lucruri intr-un război") ,  deosebirea 
constînd in felul de prezentare : asemenea poze 
apar intr-un program regulat alături de emisiuni 
publicitare şi sportive, evenimente politice locale 
şi informaţii diverse. Iar brutalităţii puterii i se 
dă o nouă aparenţă de normal atunci cind se 
pune in joc  şi automobilul preferat : astfel , pro­
ducătorii vînd un "Thunderbird", "Fury'' sau 
"Tempest" ,  iar industria petrolieră furnizează 
un "tigru intr-un rezervor"*. 

Limbajul reglementat operează o discriminare 
severă : un vocabular special al urii, al resenti-

1 I. Zifferstein, in UCLA Daily Bruin, Los Angeles, 
2�. I I I .  1 9 66. Cf. Idem. : M. Grotjahn, Some Dynamics 
of Unconscious and Symbolic Communication in Pre­
sent-Day Telerision (The Psycho-analitic Study of Society, 
voi. I I I ,  p. 356 şi urm. ) şi Psychiatric Aspects of the 
Prerention of Nuclear War, Group for the Advancement 
of Psychiatry, New York , 1 96�,  pass. 

* Aluzie la reclama folosită intens de firma "Esso". 
- Nota trad. 

251 



m entelor şi calomniei este destinat duşmanului 
şi celor care se opun poli ticii agresive. Modelul 
rămîne mereu acelaşi . Dacă studenţii demon­
strează împotriva războiului, este vorba de "o 
gloată" instigată de "avocaţii bărboşi ai desfrîului 
sexual" ,  de "adolescente nespălate" ,  de "bătăuşi 
şi vagabonzi" ,  care " fac ca să nu mai poţi circula 
pe stradă" , în timp ce demonstraţiile în spirit 
contrar sînt organizate în cadrul "adunărilor cetă­
ţeneşti". ln Vietnam, în opoziţie cu "operaţiile 
strategice" ale americanilor, au loc "acţiuni co­
muniste tipic criminale" ;  roşii au impertinenţa de 
a .,lovi prin surprindere" dintr-o ambuscadă (se 
pare că se aşteaptă de la ei ca să-şi anunţe anti­
cipat atacurile şi să execute marşuri în cîmp liber) ; 
ei evită "o cădere" (se pare că ar fi trebuit să 
rămînă acolo ) .  Vietcongul dă atacul asupra cazăr­
milor americane "în toiul nopţii" şi ucide "băieţi" 
am ericani (se pare că americanii atacă numai în 
plină zi, nu-i deranj ează din somn pe inamicii 
lor şi nu ucid "băieţi" vietnamezi) .  Masacrarea 
a sute de mii de comunişti (în Indonezia) este 
"impresionantă" ; o "cotă" asemănătoare de omo­
ruri ale părţii adverse n-ar obţine un asemenea 
cali ficativ. Pentru chinezi, prezenţa trupelor 
americane în Asia de Est constituie "o  amenin­
ţare ideologică" , în timp ce probabil că prezenţa 
unor trupe chineze în America Centrală sau d e  
Sud ar fi considerată c a  o amenintare directă 
pentru Statele Unite şi cîtuşi de  puţi� ca una pur 
ideologică. 

Limbaj ul folosit, solicitat la maximum , se com­
portă după reţeta lui Orwell a identităţii contrari ­
ilor : în gura duşmanului pace înseamnă război, 
apărare înseamnă atac, pe cînd în tabăra cea 
dreaptă escaladarea este reţinere, iar bombarda­
mentele vor aduce pacea. Utilizat cu premeditare 
în mod discriminatoriu, limbajul îl înfierează pe 
inamic din capul locului ca fiind răutatea personi­
ficată în toate faptele şi proiectele sale. 

Această mobilizare a agresivităţii nu este 
explicabilă doar prin dimensiunile a ceea ce este 

252 



numit "pericolul comunist" : imaginea pretinsului 
inamic este deformată într-atît încît nu mai are 
nimic comun cu realitatea. În ultimă instanţă, aici 
este vorba despre stabilizarea şi consolidarea unui 
sistem ameninţat de propria sa iraţionalitate , de 
baza precară pe care se întemeiază prosperitatea 
sa, de dezumanizarea pe care o provoacă belşugul 
său risipitor şi parazitar. La rîndul său,  războiul 
fără sens este numai o parte a acestei iraţionali­
tăţi şi ca atare ţine de natura sistemului. Ceea ce 
la început părea un mic conflict , cu totul negli­
j abil, un accident al politicii externe a devenit o 
probă de foc pentru productivitatea, combativi­
tatea şi prestigiul ansamblului. 

Miliardele de dolari investite în acest război 
sînt atît din punct de vedere politic cît şi militar 
un stimulent (sau un medicament) : un instru­
ment eficace de absorbire a unei părţi a exceden­
tului economic şi de înfrînare a oamenilor. O 
înfrîngere în Vietnam ar putea foarte bine să fie 
un semnal pentru alte războaie de eliberare în 
imediata vecinătate şi poate chiar un semnal al 
revoltei înăuntrul ţării. 

* 
* * 

Desigur, utilizarea socială a agresivităţii ţine 
de structura istorică a civilizaţiei şi în această 
calitate ea a cons tituit o forţă motrice a progresu­
lui.  Dar şi aici apare un stadiu în care cantitatea 
se transformă în calitate şi echilibrul dintre 
cele două instincte primare se deplasează în 
favoarea distrugerii. Am menţionat mai sus 
"stafia automatizării" ; privită în mod lucid, 
aceasta este ameninţarea unei posibile umanizări 
a muncii pînă la punctul în care organismul 
uman nu mai trebuie să funcţioneze ca instru­
ment de muncă. Reducerea pur cantitativă a for­
ţei de muncă necesare ameninţă conservarea 
modului de producţie capitalist (ca şi a tuturor 
celorlalte moduri de producţie exploatatoarc ) .  
Sistemul reacţionează accelerind producţia de 

253 



bunuri si servicii care fie că nu satisfac deloc con­
sumul i�dividual, fie că i se oferă ca bunuri de lux, 
bunuri de lux in raport cu mizeria care dăinuie, 
dar bunuri de lux indispensabile pentru a ocupa 
forţele de muncă necesare pentru reproducerea 
instituţiilor economice şi politice existente. In 
măsura in care această muncă apare ca exceden­
tară, lipsită de sens şi inutilă, deşi este necesară 
pentru întreţinerea vieţii, frustrarea devine o parte 
componentă a productivităţii specifice acestei 
societăţi şi ea acumulează agresivitate. Iar in 
măsura in care agresivitatea impregnează struc­
tura societăţii, structura psihică a membrilor ei 
se adaptează : individul devine mai agresiv şi , 
totodată, mai flexibil şi mai docil, căci el se supune 
unei societăţi care datorită belşugului şi puterii 
sale administrează şi satisface impulsurile sale cele 
mai profunde. 

Această mentalitate distructivă îşi află, pare-se, 
la reprezentanţii poporului o oglindire libidinală. 
Presedintele Comisiei de securitate a Senatului 
am�rican, senatorul Russel din Georgia, îşi ex­
prima astfel consternarea sa in această privinţă : 
"Ceva ii determină pe oameni să cheltuiască banii 
cu mai multă uşurinţă atunci cind pregătesc dis­
trugerea decit atunci cind lucrează pentru un ţel 
constructiv. De ce este aşa nu ştiu, dar in cursul 
celor treizeci de ani de cînd sînt in Senat am obser­
vat că la cumpărarea mărfurilor care urmează 
să ucidă, să distrugă, să nimicească oraşe şi 
mijloace de transport ceva îi determină pe oameni 
să nu socotească dolarii tot atit de strict ca atunci 
cind se iniţ,iază construirea de locuinţe conforta­
bile sau măsuri de ocrotire a sănătăţii oamenilor" � . 

... 
* * 

Am explicat in altă parte3 cum poate fi deter-
minată şi supusă unei comparaţii istorice agresi­
vitatea dominantă intr-o societate existentă ; în 

1 The Nation, 25 august 1 9 62, p. 65 şi urm . ,  citat In­
tr-un articol al senatorului William Proxmire. 

8 Omul unidimensional. 

254 



loc de a reveni din nou asupra acestei chestiuni , 
aş vrea să mă refer aici la alte aspecte,  şi anume 
la forma specială în care se manifestă şi este satis­
făcută astăzi agresiunea. 

Deosebit de concludentă şi semnificativă pentru 
deosebirea dintre forma nouă şi cea preluată este 
ceea ce am putea numi agresiune tehnologică şi 
pacificare. Fenomenul este descris rapid : actul 
de agresiune este declanşat fizic cu ajutorul 
unui mecanism automat vast, cu mult mai puternic 
decît omul care îl pune în mişcare , îl menţine în 
această mişcare şi decide asupra ţelului şi obiec­
tivului său. Cazul extrem este racheta ; exemplul 
cotidian este automobilul. Forţa ac Livată şi uti­
lizată aici se bazează pe energia mecanică, elec­
trică, nucleară a unor " lucruri" ,  şi nu pe energia 
instinctuală a omului. Aici agresiunea este, de 
asemenea, transferată de la un subiect la un obiect 
sau este cel puţin mediată printr-un obiect, ţelul 
fiind distrus nu de către un om, ci de un obiect. 
Această modificare a raportului dintre energia 
umană şi cea materială, dintre componenta obiec­
tivă şi cea subiectivă a agresiunii (omul devine 
subiect şi slujitor al agresiunii mai puţin pe baza 
însuşirilor sale fizice şi mai mult prin însuşirile 
sale psihice) trebuie să modifice şi dinamica psi­
hică. Logica internă a procesului pare să impună 
următoarea ipoteză. Odată cu "delegarea" în 
vederea distrugerii acordată unui obiect mai mult 
sau mai puţin automatizat, unui ansamblu sau unui 
sistem de obiecte, satisfacerea pulsiunilor subiec­
tului uman este necesarmente întreruptă, frus­
trată şi "suprasublimată". Or, o atare frustrare 
pretinde repetare şi intensificare : mai multă forţă, 
o viteză sporită, o rază de acţiune mai mare. 
Odată cu aceasta are loc o slăbire a răspunderii 
personale, a conştiinţei morale ,  a vinei şi a senti­
mentului de culpabilitate : nu eu am comis acest 
fapt ca persoană activă (morală şi fizică),  ci ma­
şina. "Maşina" : cuvîntul arată că locul aparatu­
lui mecanic I -ar putea lna un aparat de fi inţe 
umane : birocraţia, administraţia , partidul  sau 

255 



asociaţia poartă răspunderea ; eu ca individ sînt 
numai un instrument. Or, din punct de vedere 
etic, un instrument nu poate fi în genere responsa­
bil sau vinovat. Prin aceasta s-ar înlătura din calea 
agresiunii stavila înălţată de cultură în cursul 
unui îndelungat şi uriaş proces de disciplinare . 
Totodată însă reproducţia lărgită a societăţii 
belşugului ar fi antrenată într-o dialectică psihică 
funestă, care se înglobează în dinamica economică 
şi în cea politică şi le propulsează : cu cît agresi­
unea este mai puternică şi mai "tehnică" , cu atît 
mai puţin poate ea să satisfacă şi să tempereze 
impulsurile primare şi cu atît mai mult impune 
repetare, intensificare şi escaladare. 

Desigur că utilizarea instrumentelor de agre­
siune este tot atît de veche ca şi civilizaţia însăşi, 
dar există o diferenţă fundamentală între forma 
tehnologică şi formele primitive ale agresiunii. 
Acestea din urmă nu erau numai canti tativ altele 
(adică mai slabe) ;  ele pretindeau şi o încordare 
mult mai mare, o participare mai puternică a tru­
pului în comparaţie cu maşinile automate sau 
semiautomate ale agresiunii. Cuţitul ,  "armele 
grosolane" şi chiar revolverul sînt într-o măsură 
mult mai mare "o parte" a individului care le 
utilizează şi-1 aduc pe acesta într-o poziţie mai 
apropiată de fiinţa sa. Jertfele umane ale puştii 
sînt vizibile ; victimele atacurilor cu bombe şi 
rachete nu sînt percepute de simţurile făptaşului . 

Agresiunea tehnică eliberează o dinamică psi­
hică ce potenţează tendinţele distructive şi anti­
erotice ale complexului puritan. Formele noi ale 
agresiunii distrug fără a mînji mîinile ,  fără a mur­
dări corpul sau a împovăra spiritul. Ucigaşul 
rămîne curat, atît sub raport fizic cît şi sub raport 
psihic. Această puritate a operei sale ucigaşe este 
dublu justificată atunci cînd se invocă "interesul 
naţional împotriva duşmanului naţional" .  În 
articolul de fond (anonim) din Les Temps Moder­
nes din ianuarie 19664, se face o legătură între 
�n lb. germană : Georg W. Alsheimer. Amerikaner 
m Vietnam, in Das Argument, februarie 1 966. 

256 



războiul din Vietnam şi tradiţia puritană. Ima­
ginea inamicului este identică cu a spurcăciunii în 
forma sa cea mai respingătoare ; jungla sălbatică 
este sediul său natural şi decapitarea sau scoaterea 
maţelor sînt pentru el procedee fireşti. In conse­
cinţă, incendierea lăcaşului său,  defolierea jun­
glei şi otrăvirea mij loacelor sale de hrană consti­
tuie o acţiune nu numai strategică, dar şi mo­
rală : murdăria contagioasă este înlăturată şi se 
croieşte drum liber unui sistem de igienă şi legiti­
mitate politică. Iar purificarea în masă a conşti­
inţei oneste de ultimele scrupule raţionale înlă­
tură definitiv orice opoziţie a raţiunii împotriva 
demenţei. Moraliştii care organizează şi apără 
crima nu sînt vulnerabili la sarcasm, ironie, satiră. 
Astfel , unul dintre ei poate vorbi fără a fi luat în 
deridere de "cea mai mare iniţiativă din istoria 
societăţii noastre" atunci cînd ţara cea mai bogată, 
cea mai puternică şi mai avansată din lume îşi 
foloseşte forţa de anihilare a superiorităţii sale 
tehnice pentru a se dezlănţui asupra uneia din 
cele mai sărace ,  mai slabe şi mai oropsite ţări din 
lume. 

* 
* * 

Diminuarea sentimentului de culpă şi a res­
ponsabilităţii individuale şi absorbirea lor de 
către atotputernicul aparat tehnic şi politic 
contribuie şi la slăbirea altor valori care ar putea 
reţine şi sublima instinctul de agresiune. Deşi 
militarizarea societăţii este semnul cel mai evident 
şi mai distructiv al acestei dezvoltări , totuşi 
nu trebuie să uităm efectele sale mai puţin spec­
taculoase în domeniul cultural. Unul din acestea 
se referă la conceptul şi valoarea adevărului. 
Mijloacele de comunicare în masă par să se fi 
debarasat în măsură considerabilă de obligaţia 
adevărului, şi aceasta într-un mod specific. Nu 
putem spune pur şi simplu că mij loacele de comu­
nicare în masă mint ("a minţi" presupune obli­
gaţia de a spune adevărul) ; mai curînd ele amestecă 

257 



adevărul şi semiadevărul cu o misiuni, relatări de 
fapte cu comentarii şi aprecieri , amestecă informa­
ţia cu publicitatea şi propaganda, toate prelucrate 
redacţional într-o formă sugestivă. Adevărurile 
neplăcute pentru redacţie - şi cîte adevăruri 
fundamentale nu sînt neplăcute ! - sînt strecurate 
printre rînduri , ascunse sau amestecate armonios 
cu absurdităţi, cancanuri şi aşa-numitele "human 
interest stories" .  Iar consumatorul este gata să 
cumpere asemenea mărfuri, adesea acordîndu-le 
chiar preferinţă, mai ales că opiniile de calitate 
mai bună îi sînt cu greu accesibile. Indatorirea 
de a spune adevărul a fost întotdeauna un lucru 
delicat, ea fiind în majoritatea cazurilor grevată 
de puternice restricţii sau reprimată, dar tocmai 
in cadrul revigorării generale şi democratice a 
agresivităţii devalorizarea conceptului de adevăr 
capătă o semnificaţie deosebită. Căci adevărul 
este în sensul cel mai strict al cuvîntului o valoare 
întrucît serv.::şte la apărarea şi ameliorarea vieţii , 
ca un fir călăuzitor în lupta omului cu natura şi 
cu el însuşi, cu propria sa slăbiciune şi propriul 
său ins tinct de distrugere. In această privinţă, 
adevărul ţine de domeniul Erosului sublimat, 
al inteligenţei , care , devenind responsabilă şi au­
tonomă, tinde la abolirea dependenţei omului 
faţă de forţele necontrolate şi represive. Avînd 
în vedere această funcţie protectoare şi elibera­
toare a adevărului , deprecierea sa înseamnă 
inlăturarea unei noi stavile puternice în calea 
distrugerii .  

Imixtiunea agresiunii în domeniul pulsiunilor 
vitale supune într-o măsură crescîndă natura 
unei organizări comerciale. In raport cu ocupaţia 
şi munca, în raport cu oraşele şi autostrăzile 
care leagă între ele aceste oraşe, peisajul înce­
tează să fie altceva - o diferenţă calitativă. 
Intr-o vreme, peisajul putea fi cadrul natural al 
Erosului : o lume senzorială a liniştii, a fericirii ,  a 
frumosului ; un refugiu şi o apărare în faţa puterii 
capitalului , a valorii de schimb ; o lume a unor 

258 



valori nefuncţ.ionalc ,  o împlinire. Ca spaţiu al 
libertăţii contrapus funcţiei sociale,  ca spaţiu al 
singurătăţii dorite,  natura era un domeniu acce­
sibil al Erosului : un imperiu al frumosului sen­
zorial , al gratuitului, în opoziţie cu cotidianul 
administrat. Astfel ,  ca dimensiune erotică ,  dimen­
siunea estetică este o dimensiune a unor tre­
buinţe biologice, a unor impulsuri vitale. Pră­
darea şi înlăturarea naturii cauzate de monstruo ­
zităţile expansiunii comerciale de masă nu sînt 
numai o reprimare a viselor romantice, ci şi a unor 
energii erotice vitale5• 

Dacă în "societatea abundenţei" represiunea 
suplimentară se impune prin asemenea fenomene 
nesuspecte şi normale, apoi ea este de găsit şi în 
domenii mult depărtate de formele mai răspîn­
dite , făţişe ale agresivităţii. Aici trebuie amintit 
încă o dată stilul în care mass media manipulează 
publicitatea şi informaţiile. Tipică este repetarea 
permanentă :  mereu aceeaşi reclamă, difuzată 
permanent, însoţită mereu de acelaşi text sau de 
aceeaşi imagine ; aceleaşi fraze şi locuri comune 
care sînt propagate continuu de către distribui­
tarii de informaţii şi creatorii de opinii ; aceleaşi 
puncte de vedere şi programe politice anunţate 
necontenit de către politicieni. In contextul ana­
lizei pe care a făcut-o "coerciţiei repetării" , 
Freud schiţa ipoteza instinctului morţii : el a vă­
zut în acesta aspiraţia către repausul deplin şi 
abolirea tensiunilor interne, către revenirea în 
trupul matern şi în neant. In ce priveşte funcţia 
extremă a repetării , Hitler o cunoştea bine : 
cea mai mare minciună, dacă este repetată de 
un număr suficient de ori , este luată de bună şi 
acceptată ca adevăr. Dar şi în cazul unei devieri 
mai puţin extreme de la adevăr repetarea perma­
nentă în faţa unui auditoriu mai mult sau mai 
puţin captiv acţionează distructiv : ea nimiceşte 
autonomia spirituală, inteligenţa şi simţul de  

6 A s e  vedea î n  această privinţă şi lucrarea m e a  Era.� 
and Civilization, Boston , 1 95�.  

259 



răspundere, duce la inerţie,  obedienţă, generează 
satisfacţie în urma reducerii tensiunilor şi oferă 
o protecţie împotriva inovaţiilor traumatizan�e. 
Ca stăpînitoare a repetării ,  societatea existentă 
devine pentru membrii ei marea mamă care îi 
cuprinde. Evident, la capătul acestui drum către 
inertie si diminuarea tensiunilor interne nu se 
află ' împlinirea ultimă : drumul nu duce la Nir­
vana satisfacerii instinctelor. Dar el reduce po­
vara înţelegerii şi  oboseala concentrării care înso­
ţesc gîndirea autonomă. Văzută astfel , politica 
repetării devine o agresiune eficientă împotriva 
spiritului, în funcţiile sale critice, care ameninţă 
societatea. 

* 
* * 

Am propus cîteva teze foarte speculative cu 
privire la caracterul specific al agresiunii în 
"societatea abundenţei" .  Este vorba (în maj ori­
tatea cazurilor) de o distrugere utilă societăţii, 
distrugere care totuşi acţionează funest în mă­
sura în care se autopropagă, cîştigînd în intensi­
tate şi amploare. Şi în această privinţă ea este 
incomplet sublimată şi rămîne nesatisfăcută. 
Dacă este valabilă teoria lui Freud potrivit căreia 
pornirile distructive tind să nimicească viaţa 
individului respectiv fără a cruţa alte vieţi şi 
ţeluri , atunci putem vorbi într-adevăr de o ten­
dinţă sinucigaşă a acestei societăţi, iar j ocul 
mondial cu distrugerea totală îşi găseşte o bază 
trainică în structura instinctelor individului. 



INDUSTRIALIZA RE 
SI CAPITALISM ÎN OPERA 
' LU I MAX WEBE R* 

In opera lui Max Weber, industrializarea şi 
capitalismul sînt chestionabile din două puncte 
de vedere : ca destin istoric al Occidentului şi ca 
destin prezent al Germaniei create de către 
Bismarck. Ca destin al Occidentului, industriali­
zarea şi capitalismul sînt realizările decisive ale 
acelei raţionalităţi occidentale, ale ideii de raţiune, 
pe care Max Weber le urmăreşte în manifes­
tările lor făţişe şi ascunse , progresiste şi represive. 
Ca destin al Germaniei moderne , ele determină, 
după Max Weber, politica statului : mai întîi , 
sarcina istorică a burgheziei germane în transfor­
marea statului conservator feudal , apoi în cadrul 
democratizării şi , în sfîrşit , în bătălia împotriva 
revoluţiei şi socialismului. In esenţă, tocmai ideea 
împletirii fatale dintre industrializare, capitalism 
şi conservare naţională motivează lupta pasio­
nată şi - s-o spunem deschis - plină de ură 
purtată de Max Weber împotriva încercărilor 
socialiste din 1918. După dînsul,  socialismul 
contrazice ideea raţiunii occidentale şi ideea 
statului naţional , astfel încît socialismul este o 
eroare de proporţii istorice,  dacă nu chiar o crimă 
de proporţii istorice. ( Să ne fie permisă între­
barea : ce ar fi spus Max Weber dacă ar fi văzut 
că nu Occidentul , ci Orientul dezvoltă raţiona-

* Expu nere făcută la a XV-a Conferinţă ger­
mană de sociologie ( Heidelberg, 1964).  Publicată ini­
ţial în Max Weber und die Soziologie heute, Tubingen, 
1964.  

261  



litatea occidentală în forma sa extremă, în nu­
mele socialismului ? )  Indiferent ce ar aduce 
oamenilor capitalismul, el trebuie înţeles, după 
Weber, înainte de orice apreciere, ca o raţiune 
necesară. 

In analiza weberiană a capitalismului industrial 
se îmbină intim motive filozofice, sociologico­
is�orice şi politice. Teoria sa asupra libertăţii 
axiologice interioare a ştiinţei se relevă imediat 
a fi ceea ce este in practică : o încercare de a pre­
găti ştiinţa în vederea acceptării unor valorifi­
cări care se impun ştiinţei din afară. Incepind cu 
Freiburger Antrittsrede, care a subordonat în mod fă­
ţiş şi brutal economia politică non-axiologică cerin­
ţelor politicii naţionale de forţă, această funcţie a 
doctrinei ştiinţifice a lui Weber este limpede. 
Mai tîrziu, el a exprimat-o cu toată claritatea 
(la conferinţa Societăţ i i  pentru politica socială 
( Verein fiir Sozialpolitik) din 1909) : "Motivul 
pentru care, cu fiecare prilej şi chiar cu o anumită 
pedanterie, iau atitudine atît de netă împotriva 
confundării normativului cu existentul nu este 
acela că aş subaprecia problemele normativului, 
ci tocmai dimpotrivă : pentru că nu pot suporta 
ca probleme de importanţă universală, de cea 
mai mare amploare ideală, într-un anumit sens 
problemele supreme care pot pune în mişcare un 
suflet omenesc, să fie aici transformate într-o 
problemă tehnico-economică a <<productivităţii >>, 
devenind obiect de discuţie al unei discipline 
speciale cum este ştiinţa economică"1• 

N ormativul desprins astfel din sfera ştiinţei 
(care nu-i decît disciplină specială), este însă 
astfel apărat împotriva ştiinţei şi devine imper­
meabil la critica ştiinţifică : "valoarea acelui ideal 
nu poate fi dedusă niciodată" 2  din materialul 
activitătii s�iintifice. 

Dar tocmai 'analiza capitalismului industrial 
la Max Weber arată că acest concept al neutrali-

1 Gesammelte Aufs?l tze zur Soziologie und Sozialpolitik, 
Tiibingen,  1 9 2 4 ,  p. 4 1 9 .  

2 Op . cit. , p .  402 . 

262 



tăţii ştiinţifice, mai bine zis al neputinţei ei faţă 
de normativ, faţă de ideal ,  nu poate fi în realitate 
menţinut : constituirea pură, neaxiologică, a con­
ceptelor filozofico-sociologice devine în propriul 
e i  mers înainte critică axiologică ; şi, reciproc, 
noţiunile ştiinţifice, pure, nevalorice , îşi dezvăluie 
elementul de valoare pe care îl conţin, devenind o 
critică a datului în lumina a ceea ce datul face 
pentru oameni (şi lucruri) .  "Trebuie" se relevă în 
"este" : tensiunea neobosită a conceptului îl aduce 
la lumină. 

In cea mai neaxiologică lucrare a lui Max 
Weber, în care asistăm la o adevărată orgie a 
metodei definiţiilor formale, clasificărilor şi tipo­
logiilor, în Wirtschaft und Gesellschaft, formalismul 
devine culmea conţinutului. Această concreti­
zare autentică este rezultatul dominării unui ma­
terial uriaş, al unei erudiţii astăzi de neconceput, 
al unei cunoaşteri care îşi poate permite să facă 
abstracţii pentru că este în stare să deosebească 
esenţialul de neesenţial , realitatea de fenomen. 
Teoria formală obţine cu conceptele ei abs tracte 
ceea ce o sociologie care are fobia teoriei, sociologia 
pozitivistă şi pseudoempirică,  urmăreşte in zadar : 
definiţia reală a realităţii . Astfel, conceptul de 
capitalism industrial se concretizează în teoria 
formală a raţ ionalităţ i i  şi a dominaţ iei ,  cele două 
teme fundamentale din Wirtschaft und Gesellschaft. 

Să încercăm mai întîi să evidenţiem legătura 
dintre capitalism, raţionalitate şi dominaţie în 
opera lui Max Weber. In forma sa cea mai gene­
rală : ideea specific occidentl!-lă a raţiunii se reali­
zează într-un sistem de cultură materială si inte­
lectuală (economie , tehnică, "mod de ;naţă" , 
ştiinţă şi artă) care îşi găseşte deplina sa dezvol­
tare în capitalismul industrial , iar acest sistem 
tinde către un tip specific de dominaţie,  care devine 
destin al perioadei actuale : birocraţia totală. 
Ideea de raţiune, ca ideea raţionalităţii occiden­
tale, este conceptul suprem şi fundamental ; să 
incepem cu el .  

263 



La Max Weber întîlnim o rationalitate care 1 
acţionat numai in Occident, ca�e a format capi 
talismul (sau cel puţin a contribuit la formare 
lui) şi care a decis asupra viitorului nostru prev; 
zibil : o mare parte a operei lui Weber este incer 
carea de a-i determina multitudinea infătisărilm 
" Spiritul capitalismului" ,  aşa cum il descrie pri 
mul volum din Religionssoziologie, este una dintre 
aceste ipostaze: deja  "Cuvintul inainte" la această 
lucrare indică programatic că raţionalitatea occi­
dentală exprimată şi realizată in capitalism se 
deosebeşte fundamental de toate celelalte forme 
ale economiei şi tehnicii. 

Să enumerăm mai intii elementele caracteris­
tice pentru conceptul weberian de raţiune: 1 )  
matematizarea progresivă a experienţei şi a 
cunoaşterii, care de la ştiinţele naturii, cu stră­
lucitele lor rezultate, se extinde la alte ştiinţe 
şi chiar la "modul de viaţă" (cuantificarea uni­
versală); 2) accentul pus pe necesitatea experi­
mentului rational si a demonstratiei rationale 
atit in orgmi.izarea 'ştiinţei cit şi i� organizarea 
"modului de viaţă" ; şi 3) rezultatul care după 
Max Weber este decisiv pentru această organi­
zare, şi anume constituirea şi consolidarea unei 
organizatii universale de functionari competenti 
care devine "conducător absoltit al intregii noa�­
tre existenţe"3• Cu această ultimă determinare se 
realizează trecerea de la raţiunea teoretică la raţiu­
nea practică, la forma istorică a raţiunii. Concep­
tul lui Max Weber de raţiune conţine de la bun 
inceput conştiinţa istorismului său specific, para­
lel sau tocmai datorită caracterului său abstract ; 
vom vedea in decursul analizei sale că ea nu se 
menţine şi eşuează în punctul decisiv. In sociologia 
lui Max Weber, raţionalitatea formală conduce 
neintrerupt la raţionalitatea capitalistă ; astfel 
ea apare, aşa cum îşi găseşte expresia tipică în 

8 "Cuvînt înainte" Ia voi. 1 din Gesammelte Aufsătze 
zur Religionssoziologie, Tiibingen, 1920, p. 1 şi urm. 

264 



"asceza interioară" , ca înfrînare metodică a 
"instinctului de acaparare" iraţional. 

In această "înfrînare" ,  raţiunea occidentală 
Jevine raţiunea economică a capitalismului : goana 
tlupă profitul mereu innoit în cadrul întreprinderii 
·;apitaliste raţionale şi continue. Raţionalitatea 
devine astfel condiţia rentabilităţ ii, care, la rîndul 
ei, este orientată către socoteala sistematică şi 
metodică, către "calculul capitalului"4• 

La baza acestei rationalităti domneste abstrac­
ţ ia, care , atît teoreti� cît şi p�actic , prin interme­
diul organizării ştiinţifice şi al organizării sociale , 
determină perioada capitalismului,  căci ea reduce 
calitatea la cantitate. Ca functionalizare univer­
sală (care se exprimă economi� prin valoarea de 
schimb) ,  ea devine condiţie preliminară pentru 
calculul productivităţii, al posibilităţilor unirer­
sale de realizare, întrucît funcţionalizarea face 
posibilă dominarea tuturor particularităţilor 
(care se reduc la cantităţi şi valori de schimb) .  
Raţiunea abstractă devine concretă în dominaţia 
calculabilă şi calculată asupra naturii şi asupra 
oamenilor. Astfel, raţiunea pe care o vizează Max 
Weber se dezvăluie ca raţiune tehnică : producţie 
şi transformare de material (fizic şi uman) prin 
intermediul unui aparat metodico-ştiinţific con­
struit pe baza productivităţii calculate, aparat a 
cărui raţionalitate organizează şi controlează lu­
crurile şi oamenii, fabrica şi birocraţia, munca şi 
timpul liber. Dar în ce scop controlează ?  Pînă 
aici conceptul weberian al raţiunii era definit 
"formal" : ca abstracţia cuantificată a tuturor 
particularităţilor, abstracţie care făcea posibilă 
productivitatea universal calculabilă a aparatului 
capitalist. Acum însă se arată limitele raţ iunii 
formale : din conceptul de raţiune nu se pot deduce 
nici scopul construcţiei ştiinţifico-tehnice, nici 
materia acestei construcţii (subiecţii şi obiectele 
ei) ; acestea sfărîmă din capul locului conceptul 
formal, << neaxiologic >> al raţiunii. In raţionalitatea 

' Op . ,  cit . ,  p. 4. 

265 



capitalistă, cum o analizează Max Weber, aceste 
elemente date raţiunii în mod prealabil şi limi­
tînd-o material apar în două fapte istorice : 1 )  
întreţinerea oamenilor - care este scopul econo­
micului - are loc în cadrul unor şanse de cîştig 
calculate prirat, adică în cadrul profitului între­
prinzătorului individual sau al întreprinderii 
individuale ; 2) existenţa omului ce urmează a fi 
întreţinut este , de asemenea, dependentă de şan­
sele de cîştig ale întreprinderii capitaliste, o 
dependenţă care în extrem este întruchipată în 
munca "liberă" care stă la dispoziţia întreprinză­
torului. 

In sensul conceptului de raţiune formală -
aşa cum este el constituit la Weber - ,  aceste 
fapte sînt date din exterior, dar în calitate de 
fapte istorice ele limitează validitatea generală a 
conceptului însuşi. Potrivit lui Max Weber, punc­
tul nodal al realităţii raţionalităţii capitaliste 
este întreprinderea privată ; întreprinzătorul 
este o persoană liberă, care răspunde singur pentru 
calculele sale şi riscurile respective. In această 
calitate, întreprinzătorul este burghez, iar modul de 
viaţă al burgheziei îşi găseşte expresia sa carac­
teristică în "asceza ei interioară" .  Oare mai este 
valabilă astăzi această concepţie ? Oare burghezia, 
în care Max Weber a văzut purtătorul dezvol­
tării industriale ,  mai este purtătorul dezvoltării 
industriale în capitalismul tîrziu ? Oare este 
raţionalitatea capitalismului tîrziu raţionalitatea 
care apare în asceza interioară ? Cred că răspunsul 
la aceste întrebări trebuie să fie negativ. Desă­
vîrşirea raţionalităţii capitaliste a depăşit for­
mele ce i-au fost atribuite de către Max vVeber, 
iar declinul ei lasă să apară raţiunea industriali­
zării capitaliste în cu totul altă lumină : în lumina 
iraţionalităţii sale. Pentru a ne referi la un singur 
aspect : "asceza interioară" nu mai este o forţă 
motrice în capitalismul tîrziu, ea a devenit mai 
curînd o cătuşă care serveşte conservării siste­
mului. Keynes a denunţat-o ca atare şi în cadrul 

266 



"societăţ,ii bunăstării" ea este periculoasă, oriunde 
s-ar opune producţiei şi consumului de mărfuri 
supraabundente . Desigur, capitalismul tîrziu se 
întemeiază şi astăzi pe "renunţare" : lupta pentru 
existenţă şi exploatarea capacităţii de muncă 
trebuie să fie din ce în ce mai in tense pentru ca 
acumularea lărgită să mai poată fi cu putinţă ; 
aici "demodarea planificată" devine antiraţiune 
metodică, necesitate socială. Aceasta nu mai este 
modul de viaţă al burgheziei în calitate de clasă 
care dezvoltă forţele de producţie , ci mai curînd 
stigmatul distrugerii productive în cadrul admi­
nistraţiei totale. Iar calculul capitalist al rentabi­
lităţii şi productivităţii matcmatizate îşi serbează 
triumful suprem în calculul declinului, al riscului 
propriei anihilări în raport cu anihilarea inamicu­
lui. 

Astfel , în dezvoltarea raţionalităţii capitaliste 
iraţionalitatea devine raţ iune : raţiune ca dezvol­
tare impetuoasă a productivităţii ,  cucerire a 
naturii, extindere a imperiului mărfii (şi a accesi­
bilităţii sale pentru straturi tot mai largi ale popu­
laţiei ) ,  dar iraţională, întrucît productivitatea 
superioară, dominaţia naturii şi avuţia socială 
crescîndă devin forţe distructive , şi nu numai 
la figurat,prin deprecierea aşa-numitelor valori 
supreme, ci şi la propriu : lupta pentru existenţă 
se ascute atît în cadrul statelor naţionale cît şi pe 
scară internaţională, iar agresiunea acumulată 
se declanşează prin legitimarea cruzimii medievale 
şi a exterminării prin metode ştiinţifice a oameni­
lor. Oare a prevăzut Max Weber această dezvoltare? 
Dacă accentul cade pe "văzut" răspunsul este : nu. 
Dar ea este implicată în construcţia sa conceptuală, 
şi încă atît de adînc încît apare ca irefutabilă, 
definitivă şi prin aceasta iarăşi ca raţională 
( în sensul rău al cuvîntului ) .  

Conceptul non-axiologic de raţionalitate capita­
listă devine în cursul analizei lui Weber concept 
critic , critic nu numai în sensul de a fi "pur ştiinţi­
fic" ,  ci în sens de critică "apreciativă",  deliberată, 
a rei ficării . 

267 



Dar atunci critica se opreşte, acceptă ceea ce 
pare irefutabil şi se transformă în apologie sau , 
şi mai rău încă, în denunţare a alternativei posi­
bile : o raţionalitate istorică calitativ diferită. 
Max Weber a definit el însuşi cît se poate de clar 
limitele conceptelor sale ; el s-a autodefinit ca 
"burghez" şi şi-a identificat opera cu misiunea 
istorică a burgheziei ; în numele acestei pretinse 
misiuni, el a acceptat unirea păturilor reprezen­
tative ale burgheziei germane cu organizatorii 
reacţiunii şi represiunii ;  împotriva adversarilor 
politici , a radicalilor de stînga, el a preconizat 
ospiciul , grădina zoologică şi execuţia ; a asmuţit 
împotriva intelectualilor care şi-au j ertfit viaţa 
revoluţiei5• Elementele personale ne servesc aici 
doar ca ilustrare a celor conceptuale : pentru a 
arăta cum însuşi conceptul de raţiune în substanţa 
sa critică rămîne pînă la urmă tributar originii 
sale ; "raţiunea" rămîne raţiune burgheză, şi chiar 
numai o parte a ei, anume raţiune capitalistă şi 
tehnică. Să încercăm acum să reconstruim dezvol­
tarea interioară a conceptului weberian al raţiunii 
capitaliste. Freiburger A ntrittsrede vizează indus­
trializarea capitalistă tocmai sub raport politic, 
de forţă : ca imperialism. Numai marea industrie 
în expansiune poate garanta independenţa naţi­
unii în cadrul luptei internaţionale, tot mai 
ascuţită, de concurenţă. Politica de forţă impe­
rialistă pretinde o industrializare intensivă şi ex­
tensivă, şi vice-versa. Economia trebuie să serveas­
că raţiunea de stat a puterii de stat naţionale şi 
să lucreze cu mij loacele ei. Colonizarea şi forţa 
militară sînt asemenea mij loace, mij loace pentru 
realizarea unor scopuri şi valori extraştiinţifice, 
cărora trebuie să li se subordoneze economia 
liberă. Ca raţiune istorică, raţiunea de stat pre­
tinde dominaţia acelei clase care este în stare să 
realizeze industrializarea şi astfel să asigure 
ascensiunea naţiunii , pretinde deci dominaţia 

5 Document area este asamblată şi anal izată intr-un 
mod exemplar în lu crarea lui  Wolfgang J .  Mo mmsen, M a x  
Weber und die deutsche Politik, Tilhingen, 1 9 5 0 .  

268 



burgheziei. Este periculos ca "o clasă în decadenţă 
economică să aibă puterea în mînă"6 (ca iuncherii 
în Germania) .  Astfel , sub presiunea unor evaluări 
ext!'aştiinţificc , poli tice, ştiinţa economică se 
transformă la Max Weber în critică politico-socio­
logică a statului creat de Bismarck. Iar această 
critică anticipează viitorul într-un mod fără pre­
cedent : în Germania clasa cu vocaţie is torică, 
burghezia, este "necoaptă" ;  în slăbiciunea ei, ca 
caută un nou Cezar care să-i preia sarcina7• 

Preluarea puterii de către clasa burgheză în­
semna pe atunci democratizarea statului care mai 
era preburghez ,  dar slăbiciunea politică a bur­
gheziei germane nu poate nici să realizeze , nici să 
ocolească această democratizare şi face apel la 
cezarism ; democraţia corespunzătoare industria­
lizării capitaliste ameninţă să se transforme brusc 
în dictatură plebiscitară ; raţiunea burgheză cheamă 
în ajutor charisma iraţională. Această dialec­
tică a democraţiei burgheze, şi chiar a raţiunii 
burgheze , l -a neliniştit întotdeauna pe Max Weber ; 
ea este exprimată cu deosebită acuitate în Wirt­
schaft und Gesellschaft. Vom mai reveni asupra 
acestei chestiuni. Aici mai trebuie să arătăm 
că şi dezvoltarea ulterioară a celei de-a doua clase 
fundamentale a capitalismului, proletariatul, Max 
Weber a prevăzut-o mai just decît maj orita­
tea socialiştilor de pe atunci şi astfel a repetat 
aproape textual ceea ce Bismarck spusese încă în 
1865 : " Nu . . .  din partea maselor vine pericolul" ­
se spune in Antrittsrede8 ( 1895 ! ) ,  nu cei dominaţi 
vor opri sau chiar vor duce la prăbuşire politica 
imperialistă ; şansele naţiunii de a supravieţui în 
lupta internaţională de concurenţă sînt ameninţate, 
dimpotrivă, de "clasele dominante şi în ascensi­
une".  

Să cercetăm acum conceptul de capitalism al 
lui Max Weber acolo unde (aparent) el este des-

6 Gesammelte politische Schriften,  Munchen, 1 92 1 ,  p .  20 
şi u r m .  

7 Op . cit . ,  p. 2 7 .  
8 Op .  cit. , p .  2 9 . 

269 



prins din conexiunea concretă a politicii de forţă 
imperialistă şi dezvoltat într-o formă pur ştiin­
ţifică, neaxiologică :  în lucrarea 1 Virtschaft mul 
Gesellschaft. Aici capitalismul ca formă a "cîştigu­
lui economic raţional" este definit mai întîi ca o 
" formă specifică a calculului bănesc" :  "Calculul 
capitalist este evaluarea şi controlul şanselor de 
cîştig şi . . .  se realizează prin compararea pe de o 
parte a tuturor bunurilor cîştigate (în natură sau 
bani) la început şi , pe de altă parte, a bunurilor 
cîştigate (cele disponibile şi cele ce vor fi procura te) 
în final , în cadrul unei anumite acţiuni produc­
tive sau, în cazul unei exploatări continue,  
într-o perioadă de calcul ,  între bilanţul iniţial şi 
bilanţul de încheiere"9• Pînă şi sintaxa oribilă 
denotă aici efortul (am putea spune : provocator) 
de a defini pur ştiinţific ,  abstracţie făcînd de  
orice element uman sau istoric ; aici este vorba 
doar de afaceri şi de nimic altceva. A vînd în 
vedere această atitudine ,  este aproape şocant cînd 
la pa gina următoare se afirmă răspic at : "C alcu­
lul capitalului sub aspectul său formal cel mai 
raţional presupune, aşadar, lupta omului cu omul" 10• 
Ceea ce face din om calculul capitalului se 
exprimă mai pregnant în definiţia abs tractă decît 
în concretizarea ei ; neomenia este cuprinsă în 
raţionalitatea bilanţului iniţial , respectiv a bilan­
ţului final. 

Aspectul "formal-raţional" al calculului capi­
talului este acela în care omul şi "scopurile" sale 
intră în calculul şanselor de cîştig şi profit doar în 
calitate de mărimi variabile. In această raţionali­
tate formală, matematizarea este împinsă real­
mente la un calcul al negării I,Jieţ i i ;  în calitate de 
risc extrem al morţii prin înfometare , ea devine 
un impuls pentru cei deposedaţi către activitatea 
economică : "impuls decisiv pentru orice activi­
tate economică în conditiile economice si de 
schimb normale . . .  pentru :r{eposesori : a) con�trîn-

9 Wirtschaft zmd Gesellscha{t, Tiibingen,  1922, p. 48. 
10 Op. cit. , p. 49.  

270 



gerea riscului de neasigurare totală a propriei 
persoane şi a persoanelor <<apartenente >> (copii, 
femei , eventual părinţi) a căror îngrij ire individul 
o preia de obicei asupra sa . . .  "11• Max Weber defi­
neşte mereu raţionalitatea formală în opoziţie cu 
cea materială, în cadrul căreia asigurarea econo­
mică a omului este considerată "din punctul de 
vedere al unor postulate valorice determinate 
(deşi variabile) " l2• 

Astfel , raţionalitatea formală se opune nu nu­
mai valorificărilor şi scopurilor "tradiţionale", 
ci şi celor revoluţionare. Ca exemplu, Max Weber 
menţionează antinomia dintre raţionalitatea for­
mală şi tendinţele de abolire a separării puterilor 
(" Republica Sovietelor, guvernările convenţiilor 
şi autoguvernările economice" ) 13, adică tendinţele 
de a modifica în mod radical forma existentă 
a dominatiei. 

Dar oar� această raţionalitate formală, aşa cum 
îşi găseşte ea expresia în economia capitalistă, 
este autentic formală ? Să examinăm încă o dată 
definiţia ei : "Ca raţionalitate formală a unei 
economii vom înţelege aici măsura calculului posibil 
din punct de vedere tehnic şi realmente utilizat de 
ea .  Formal <<raţională >> se va numi o economie în 
măsura in care prevederea esenţială pentru o 
economie raţională poate să se exprime şi îşi 
exprimă considerentele cu ajutorul unor cal­
cule numerice" 14 • • •  In mod evident, potrivit 
acestei definiţii, o economie total planificată, 
adică o economie necapitalistă, ar fi mai raţio­
nală în sensul raţionalităţii formale decît cea 
capitalistă, a cărei capacitate de calcul este limi­
tată de interesele particulare ale întreprinderii 
private şi de "libertatea" pieţei (chiar dacă aceasta 
este oarecum reglementată) . Cînd Max Weber 
declară că o atare economie planificată, aptă de 
previziune, ar fi un pas înapoi sau chiar imposi-

11 Op. cit. , p. 60 .  
1 2  Op. dt. , p .  ��.  
1a Op. cit. , p. 1 6 7 .  
14 Op. cit. , p .  � � .  �5. 

271 



bilă din punct cte vedere realist , el se întemeiază 
în primul rînd pe considerente tehnologice : în 
societatea industrială modernă, separarea munci­
torului de mij loacele de muncă a devenit o nece­
sitate tehnică pe care o pretind conducerea şi 
controlul privat individual al mij loacelor de pro­
ducţie, adică dominaţia în întreprindere a unui 
întreprinzător care răspunde personal . Faptul 
istoric atît de material al întreprinderii capita­
liste private devine astfel ( în sensul lui Max We­
ber) un element al structurii formale a capitalis­
mului şi al înseşi economiei raţ ionale. 

Dar funcţia socială raţională a dominaţiei 
individuale a întreprinderii bazate pe separarea 
muncitorului de uneltele sale merge şi mai de­
parte : pentru Max Weber, ea este garantul dis­
ciplinei de întreprindere necesară din punct de 
vedere tehnic şi economic,  care devine ulterior 
modelul întregii discipline pe care o pretinde so­
cietatea industrială modernă. După Max Weber, 
chiar şi socialismul îşi are originea în disciplina de 
fabrică. "Din această situaţie de viaţă, din dis­
ciplina de fabrică, s-a născut socialismul mo­
dern"15. "Subordonarea faţă de disciplina muncii" 
în economia privată este astfel pe de o parte ra­
ţiunea unei ierarhii personale, pe de altă parte 
însă dominaţia raţională a lucrurilor asupra oame­
nilor , "adică : a mij locului asupra scopului (satis­
facerea trebuinţelor) " .  În acest fel , Max Weber ci­
tează o teză a socialismului16 el nu o contestă, dar 
crede că societatea socialistă nu va putea schimba 
nimic în ce priveşte faptul fundamental al separării 
muncitorului de mij loacele sale ,  pur şi simplu 
pentru că această separare nu este decît forma 
progresului tehnic,  a industrializării . Acestei 
raţionalităţi trebuie să i se supună şi socialismul 
in măsura în care vrea să rămînă fidel promi­
siunii sale de satisfacere a trebuinţelor generale 

15 Gesammelte Aufslitze zur Soziologie und Sozialpolitik, 
p. 50 1 ( "Sodal ism u l" ) .  

16 Op.  cit. , p .  5 0 2 .  

272 



şi de pacificare a luptei pentru existenţă. Domina­
ţia lucrurilor asupra oamenilor nu-şi poate pierde 
caracterul ei iraţional , după Max Weber, decît 
prin dominaţia raţională a omului asupra omului. 
De aceea şi pentru socialism se pune intrebarea : 
"Cine să fie acela care să preia noua economie 
şi s-o comande ?"1 7  

Industrializarea este concepută deci ca destin 
al lumii moderne , şi problema fundamentală atit 
pentru industrializarea capitalistă cît şi pentru 
cea socialistă este următoarea : care este forma 
cea mai raţională de dominare a industrializării 
şi, astfel , de dominare a societăţii ? ("Cea mai 
raţională" de asemenea în sensul acelei raţiona­
lităţi formale care este determinată numai prin 
funcţionarea calculabilă şi reglată a propriilor 
sale conexiuni . )  Insă această raţionalitate for­
mală în cursul dezvoltării conceptului pare să se 
transforme brusc : devenind problemă a domina­
ţiei şi în virtutea propriei sale raţionalităţi interi­
oare , ea se subordonează alteia, anume raţionali­
tăţ,ii dominaţiei. Tocmai în măsura în care aceas­
tă raţionalitate formală nu depăşeşte propriul ei 
cadru şi are ca normă a calculului şi a acţiunii 
calculate doar propriul ei sistem, tocmai în această 
măsură ea este determinată "din afară" de 
către altceva decît ea însăşi ; astfel, potrivit lui 
Max Weber, definiţia raţiunii devine "materială" . 
Căci nu există vreun cadru care să nu fie stabilit 
şi, în calitate de stabilit ,  dependent ; în continuu! 
istoriei în care se desfăşoară tot economicul , orice 
raţiune economică este neapărat raţiunea domi­
naţiei care determină economicul ca social-istoric. 
Capitalismul "ştiinţific" , astfel matematizat, ră­
mîne dominaţie tehnologică, matematizată, asupra 
oamenilor, şi socialismul tehnologic ştiinţific nu 
este iarăşi decît făurirea unei dominaţii şi supri­
marea alteia. 

Dacă în opera lui Max Weber analiza formală 
a capitalismului devine astfel analiză a formelor 

1? Op .  cit. , p. 511 . 

273 



de dominaţie, aceasta nu reprezintă o discontinui ­
tate a conceptelor sau a metodei ; puritatea însăşi 
se dovedeşte a fi impură nu pentru că Max Weber 
ar fi fost un sociolog slab sau inconsecvent, ci 
fiindcă el isi cunostea obiectul : adevărul devine 
critică, aClizaţie,  

·
iar acuzaţia - funcţia unei 

ştiinţe autentice. Dacă încă în A ntrittsrede ştiinţa 
economiei era subordonată în mod provocator 
politicii, în lumina întregii opere a lui Weber 
acest tour de force se dezvăluie ca logică internă 
a metodei sale : şWnţa voastră trebuie să rămînă 
"pură" , numai astfel puteţi rămîne fideli adevăru­
lui. Dar acest adevăr vă constrînge să acceptaţi 
ceea ce de termină "din afară" obiectele ştiinţei 
voastre ; în privinţa aceasta n -aveţi nici o putere. 
Libertatea voastră faţă de valori este pe cît de 
necesară pe atît de aparentă ; neutralitatea este 
reală numai dacă are putere să respingă atacurile ; 
dacă nu, ea devine j ertfă şi sprijin al acelei pu­
teri pe care vrea s-o folosească. Raţionalitatea 
formală a capitalismului se loveşte de limitele 
ei interioare în două puncte : în faptul dat al 
întreprinderii pri(Jate, în existenţa "muncitorului 
liber" , şi în faptul dat al separării muncitorului 
de uneltele sale,  de mij loacele muncii libere. 

Pentru Max Weber, ambele fapte ţin de raţio­
nalitatea specifică capitalismuluil8 ; pentru dînsul 
ele sînt necesităţi tehnologice. După opinia sa, 
ele ca atare justifică dominaţia ca element 
integral al raţionalităţii capitaliste, şi chiar al 
raţionalităţii economice , în societatea industrială 
modernă. Dacă lucrurile stau astfel, atunci tre­
buie demonstrat că si dominatia este o formă a 
raţionalităţii econo�ice mod�rne ; Max Weber 
încearcă aceasta în analiza birocraţ iei. 

Dominaţia birocratică este inseparabilă de 
progresul industrializării : ea transmite societăţii 
în ansamblu capacitatea de producţie a între­
prinderii industriale ridicată la maximum. Ea 
este forma raţional formală a dominaţiei datorită 

1� Wirtschaft und Gesellschaft, p. 1 9 - 2 3 .  

274 



"preciziei , continuităţii , disciplinei , rigorii ŞI SI­
guranţei, adică:  calculabilul atît pentru stăpîn 
cît şi pentru cei interesaţi . . . " 19, şi ea este toate 
acestea pentru că este "dominaţie datorită cu­
noaşterii" ,  cunoaştere constatabilă, calculabilă şi 
calculatoare , cunoaştere tehnică. De fapt, ceea 
ce domină aici este aparatul , căci dominaţia asu­
pra aparatului, întemeiată pe cunoaştere corupe­
tentă, este dominaţie numai dacă este într-un 
fel adecvată cerinţelor şi posibilităţilor acestuia. 
De aceea, dominarea aparatului "de către un ne­
specialist este posibilă numai în mod limitat : 
consilierul specialist este pe termen lung superior 
ministrului nespecialist"20• 

Max Weber subliniază mereu că orice "socia­
lism raţional" "va trebui pur şi simplu să preia 
şi să dezvolte" administraţia birocratică tocmai 
pentru că ea este o dominaţie pur obiectuală, 
impusă de către obiectul însuşi , şi indiferentă 
faţă de orice scopuri şi instituţii politice,  cultu­
rale sau morale. Iar obiectul însuşi este datul , 
adică aparatul care devine tot mai productiv şi 
mai apt de realizări , tot mai exact calculabil. 

Administrarea competentă, ştiinţifică, a apara­
tului ca dominatie formal ratională : aceasta este 
reificarea raţiu�ii - reificar� ca raţiune - apo­
teoză a reificării. Dar apoteoza reificării devine 
negaţia ei, trebuie să se transforme în negaţie. 
Căci aparatul care dictează administrarea sa 
obiectivă nu este decît un instrument, un mijloc ; 
or, nu există vreun mij loc "în sine". Chiar şi apa­
ratul cel mai productiv şi cel mai obiectiv nu 
este decît un mij loc pentru un scop exterior. In 
ce priveşte aparatul economic al capitalismului,  
nu este suficient să considerăm drept asemenea 
scop acoperirea nevoilor. Acest concept este prea 
general , prea abstract în sensul rău al cuvîntului. 
Ih adevăr, după cum a întrevăzut şi Max Weber, 
în viaţa economică capitalistă satisfacerea tre-

19 Op .  cit. , p. 1 2 8 .  
20 Op. cit. , p. 1 2 9 .  

275 



buinţelor este mai curînd un subprodus decît un 
scop, un subprodus subordonat profitului . 

In mod necesar şi " formal raţional" ,  cît timp 
există dependenţa de oameni vii în calitate de 
cumpărători (ca producători ei sînt deja în parte 
inutili ) ,  deşi de pe acum se vinde mult depozite­
lor, vor exista distrugerea şi existenţa inumană, 
subterană. Dar dacă administraţia birocratică, 
cu toată raţionalitatea ei, rămîne un mij loc al 
aparatului capitalist ş i ,  în consecinţă, dependentă, 
în calitatea ei de raţionalitate ea are propriile 
sale limite : birocraţia se supune unei puteri 
extrabirocratice şi suprabirocratice, o putere 
"străină întreprinderii". Iar dacă raţionalitatea 
este întruchipată in administraţie şi numai în 
ea, atunci această putere legislativă trebuie să 
fie iraţ ională. Astfel , conceptul weberian al 
raţiunii se încheie 1n charisma iraţională. 

Dintre toate conceptele weberiene, conceptul 
charismei pare să fie cel mai dubios : termenul 
însuşi conţine prejudecata că orice fel de domina­
ţie reuşită, presupus personală, acordă o consa­
crare aproape religioasă. Aici nu discutăm con­
ceptul însuşi : trebuie să-I analizăm numai în 
măsura in care el poate lumina dialectica raţio­
nalitătii si irationalitătii in societatea modernă. 
Domi�aţi� cha;ismatică apare ca un stadiu într-un 
dublu proces de evoluţie ; pe de o parte , charisma 
tinde să se transforme în dominatia consolidată 
a intereselor şi a organizării lor birocratice, pe 
de altă parte organizarea birocratică însăşi se 
supune unei conduceri charismatice. 

In capitolul Umbildung des Charisma ( Trans­
formarea charismei) ,  Max Weber descrie cum 
domin aţia pur charismatică tinde să se trans­
forme lntr-o "posesiune de durată" ; în acest pro­
ces, "ea depinde de condiţiile cotidianului �i 
ale forţelor care îl stăpînesc, în primul rînd inte­
resele economice"21 • 

21 Op . cit . , p. 7 6 2 .  

276 



Ceea ce începe sub forma charismei individului 
şi a efectelor sale personale se desăvîrşeşte prin 
stăpînirea unui aparat birocratic al drepturilor 
şi funcţiilor dobindite, astfel încît cei dominaţi 
prin charismă devin supuşi obligaţi la plata 
dărilor şi alte îndatoriri . 

Totuşi , această administraţie raţională a mase­
lor şi lucrurilor nu se poate lipsi de o conducere 
charismatică iraţională. Intr-adevăr, adminis­
traţia, tocmai în măsura în care ea este într-a­
devăr raţională, va tinde către abolirea domina­
ţiei (administrarea lucrurilor) ; aparatul de admi­
nistrare este însă format pe terenul dominaţiei 
şi a fost organizat pentru menţinerea şi consoli­
darea ei. Ca urmare, democratizării impuse de 
către administrarea raţională îi corespund in 
paralel o limitare şi manipulare a democratizării. 
Astfel , dominaţia ca privilegiu al unor interese 
particulare şi autodeterminarea ca expresie a 
intereselor generale devin amîndouă imperi­
oase. Această puternică şi , totodată, formal 
raţională, adică productivă din punct de vedere 
tehnic, rezolvare a contradicţiei îşi află mani­
festarea clasică în democraţia plebiscitară22 , în 
cadrul căreia masele isi destituie din cînd în cînd 
conducătorii şi le decid politica, în condiţii stabi­
lite si  bine controlate de către conducători. Ast­
fel , pentru Max Weber, sufragiul egal nu este 
doar rezultatul dominaţiei, ci şi un instrument al 
dominaţiei in perioada desăvîrşirii ei tehnice. 
Democraţia plebiscitară este expresia politică a 
iraţionalităţii devenită raţiune. 

În ce mod se exprimă această dialectică a ra­
ţiunii (formale) în dezvoltarea capitalismului ? 
Puterea sa prozaică este blocată de ideea charis­
mei, iar Max Weber se abţine să aplice acest 
termen societăţii industriale actuale, deşi con­
duita sa şi chiar limbajul său în timpul războiului 
şi împotriva revoluţiei s-au apropiat mult de 
apologia charismei .  Dar faptul ca atare 

aa Op. cit., p. 1 50 ,  1 7 � ,  7 63 şi urm. 

277 



il expune cu toată claritatea : raţiunea formală a 
aparatului de administrare tehnic desăvîrşit se 
supune iraţionalului . Analiza birocraţiei efec­
tuată de Max Weber străbate vălul ideologic ; depă­
şind cu mult timpul său, el arată caracterul aparent 
al democratiei moderne a maselor cu asa-zisa ei 
egalitate ş{ egalizare a contradicţiilor 'de clasă. 
Administrarea birocratică a capitalismului indus­
trial este de fapt o "nivelare" ,  dar "aici decisivă 
este exclusiv nivelarea celor dominaţi faţă de 
grupul dominant, structurat în mod birocratic, 
care însă are de fapt şi adesea chiar şi fo t·mal o 
poziţie cu totul autocritică"23• El repetă în mod 
răspicat că tocmai aparatul de conducere tehnic 
desăvîrşit, datorită raţionalităţ ii sale formale, este 
"un instrument de prim rang al puterii" "pentru 
cel care dispune de aparatul birocratic" . "De­
pendenţa soartei materiale a masei de funcţiona­
rea corectă continuă a organizaţiei privat-capita­
liste organizată din ce în ce mai birocratic creşte 
neîncetat, iar ideea posibilităţii abolirii ei devine 
astfel tot mai utopică"24• 

Dependenţa totală de funcţionarea unui aparat 
omniprezent devine "temei al oricărei ordini" ,  
astfel încît aparatul însuşi nu mai este pus în 
discuţie. "Orientarea disciplinată către adaptarea 
supusă" devine cimentul subordonării, care nu 
mai este recunoscută ca atare în mod conştient, 
pentru că ordinea faţă de care are loc subordona­
rea este atit de înspăimîntător de raţională, 
adică lumea mărfurilor şi serviciilor pe care indivi­
dul n-o mai poate cuprinde şi percepe este atît 
de bine administrată si calculată. Max Weber 
n-a mai ajuns să vadă cum capitalismul desfă­
şurat in capacitatea de realizare a raţiunii sale 
transformă distrugerea planificată a acestor reali­
zări în sursă a unei prosperităţi mai mari şi mai 
bune, cum chiar nebunia făţişă devine temei 
nu numai al menţinerii situaţiei existente, ci 

83 Op. cit. p. 667.  
1' Op .  cit. , p .  G69. 

278 



chiar al unei vieţi mai plăcute. El n-a ajuns să 
trăiască în "societatea belşugului", care pe baza 
mizeriei inumane si a sălbăticiei metodice în 
exteriorul graniţelor sale îşi iroseşte nemai­
pomenitele forţe tehnice, materiale şi intelectuale 
şi le utilizează abuziv pentru mobilizarea perma­
nentă. Incă înainte de desfăşurarea puterii aces­
tei raţiuni, el a semnalat pericolul ca aparatul de 
administrare birocratic raţional , tocmai datorită 
raţionalităţii sale,  să se supună unei autorităţi 
străine. 

Mai întîi , în cadrul sistemului conceptelor webe­
riene este aproape de la sine înţeles că adminis­
traţia societăţii industriale are nevoie de o con­
ducere superioară şi exterioară ei : "Orice adminis­
traţie are nevoie de o autoritate , căci totdeauna 
pentru funcţionarea sa trebuie să i se dea cuiva 
nişte ordine"25• Intreprinzătorul capitalist este 
"în sens material" tot atît de puţin funcţionar 
specialist pe cît este monarhul din fruntea statu­
lui. Lui nu i se pretind însuşiri de specialitate : 
"dominaţia birocratică are , aşadar, în vîrful ei 
în mod necesar cel puţin un element nu pur biro­
cratic"26. " In mod necesar" deoarece raţ,ionalita­
tea neaxiologică a administraţiei depinde de va­
lorile şi ţelurile provenite din afară. In Antrit­
tsrede, Max Weber a determinat politica de forţă 
a statului naţional ca sursă care oferă economiei 
valorile şi scopurile ; prin aceasta capitalismul 
era definit ca imperialism. 

In Wirtschaft und Gesellschaft li se spune pe 
nume unor trăsături caracteristice ale economiei 
imperialiste, ele fiind cuprinse în conceptul de 
"capitalism orientat politic" .  Aici se mai spune : 
"Din capul locului este clar : orice evenimente 
orientate politic care oferă aceste posibilităţi (po­
l itice) de cîştig văzute din punct de vedere econo­
mic, prin prisma şanselor de piaţă , sînt iraţio­
nale"27. Fiind iraţionale,  ele pot fi înlocuite cu 

25 Op .  cit. , p. 607 . 
26 Op .  cit . ,  p. 1 2 7 .  
2 7  Op .  cit . ,  p .  96.  

279 



altele .  Conducerea economiei eapi �aliste nu numai 
că nu pretinde nici un fel de însuşiri de speciali­
tate , dar funcţionează aleatoriu în cel mai înalt 
grad. 

Astfel , capitalismul , cu toată raţionalitatea 
(sau mai curînd tocmai din cauza raţionalităţii 
sale specifice ) ,  culminează într-o conducere ira­
ţională, "aleatoare" , şi nu numai în economie, 
dar şi în dominarea maşinăriei birocratice înseşi , 
în conducerea statului.  (Aici nu putem să nu ne 
amintim de filozofia dreptului Ia Hegel , în care 
statul societăţii burgheze, statul raţional , culmi­
nează în persoana "întîmplătoare" a monarhu­
lui determinat de contingenţa naşterii ; la Hegel 
ca şi Ia Weber, analiza raţiunii burgheze dă la 
iveală limitele aces �eia ; în desăvîrşirea ei,  ea se 
neagă pe sine . )  

Să recapitulăm acum pe scurt stadiile dezvoltării 
conceptului ( şi a lucrului însuşi ) .  Capitalismul 
occidental se formează în anumite condiţii sociale , 
politice şi economice ale evului mediu decadent 
şi ale Reformei ; el îşi dezvoltă "spiritul" în acea 
raţionalitate formală care se manifestă în compor­
tarea şi acţiunea psihologică şi economică a repre­
zentanţilor procesului capitalului (dar nu a obiec­
telor sale ! ) .  Industrializarea se desăvîrşeşte su­
punîndu-se acestei raţiuni formale : progresul 
tehnic şi acoperirea crescîndă a trebuinţelor "indi­
ferent de natura trebuinţelor" respective. Am 
văzut că această raţionalitate formală se dez­
voltă pe baza a două fapte istorice foarte mate­
riale care se mentin în cursul înaintării ei si 
(potrivit lui Max Weber) sînt condiţ ii ale capita­
lismului , şi anume : 1 )  întreprinderea privată şi 
2) "munca liberă" , existenţa unei clase care "eco­
nomic" ,  "constrînsă de biciul foamei" ,  este ne­
voită să-şi vîndă serviciile�8• Ca forţe de producţie , 
aceste condiţii materiale intră în raţiunea formală, 
capitalismul  se extinde în lupta de concurenţă a 
unor forţe inegale (dar formal libere) : lupta pen-

28 Op . cit . , p. 2 � 0 .  

280 



tru existenţă a persoanelor, a statelor naţionale, a 
asociaţiilor internaţionale. In stadiul actual (pen­
tru Max Weber), capitalismul este subordonat 
scopurilor politice de forţă naţională ; el este 
imperialism. Dar conducerea sa interioară rămîne 
o dominatie birocratică formală ratională. Ea 
administre'ază dominaţia lucrurilor asupra oame­
nilor; tehnica raţională, "liberă de valori" ,  este 
separarea omului de mijloacele de muncă, subor­
donarea sa capacităţilor şi necesităţii tehnice 
în cadrul economiei cîştigului privat. Maşina de­
termină, dar "maşina lipsită de viaţă este spirit 
îngheţat. Numai faptul că este aceasta ii dă ei 
puterea de a-i pune pe oameni in serviciul ei . .. "29• 
Dar, intrucit ea este "spirit îngheţat", ea este şi 
dominaţia omului asupra omului ; astfel, această 
raţiune tehnică reproduce inrobirea. Subordona­
rea faţă de tehnică devine subordonare faţă de 
stăpînire pur şi simplu; raţionalitatea tehnică 
formală devine raţionalitate politică materială 
(sau invers, deoarece raţiunea tehnică era de la 
bun inceput dominarea muncii "libere" de către 
întreprinderea privată?). Prin constrîngerea ra­
ţiunii se realizează destinul in conformitate cu 
previziunea impunătoare a lui Max Weber intr­
una din cele mai memorabile formulări ale sale: 
" ln unire cu maşina moartă, ea (organizaţia biro­
cratică) este in stare in viitor să impună muncii 
carcasa unei şerbii cum poate n-a mai fost decît 
aceea a felahilor din vechiul Egipt, astfel încît 
oamenii să fie nevoiţi să se supună neputincioşi 
atunci cînd li se oferă ca ultimă şi unică (Jaloare o 
administrare funcţ ionărească pur tehnică bună, 
adică raţ ională, care trebuie să decidă asupra mo­
dului de rezol(Jare a tuturor problemelor lor"30• 

Dar tocmai aici, in acest punct suprem, in care 
analiza lui Max Weber se transformă in propria 
ei autocritică, se constată cît de mult este ruinată 
ea de o altă identificare : egalizarea raţiunii teh -

29 Gesammelte politische Schriften ,  p. 15 1 .  
3 0  lbid. 

281 



nice cu cea burghez-capitalistă. Această ruinare 
îl împiedică să vadă că nu raţiunea tehnică for­
mală "pură" , ci raţiunea dominaţiei este aceea 
care determină "carcasa şerbiei" şi că desărîrşirea 
raţiunii tehnice poate într-adevăr să devină un 
instrument al eliberării omului . Altfel spus : 
analiza weberiană a capitalismului nu a fost sufi­
cient de neaxiologică, întrucît ea a lăsat să pă­
trundă în definiţiile "pure" ale raţionalităţii 
formale valorizări specifice capitalismului. Astfel 
s-a dezvoltat contradicţia dintre raţionalitatea 
formală şi cea materială ,  al cărei revers este 
neutralitatea raţiunii tehnice faţă de toate valori­
zările materiale care îi sînt exterioare. Această 
neutralitate, la rîndul ei, a făcut posibilă accep­
tarea de către Max Weber a intereselor (reificate) 
ale naţiunii şi ale puterii ei politice ca valori 
determinante pentru raţiunea tehnică. 

Conceptul de raţiune tehnică pare să fie el 
însuşi ideologie. Nu numai aplicarea ei , ci tehnica 
însăşi este dominaţ,ie (asupra naturii şi asupra 
omului ) ,  o dominaţie metodică, ştiinţifică, calcu­
lată şi calculatoare. Anumite scopuri şi interese 
ale dominaţiei nu sînt abia "ulterior" şi din afară 
impuse tehnicii , ele sînt cuprinse dej a în construc­
ţia aparatului tehnic ; tehnica este întotdeauna 
un pro iect social-istoric ; aici se proiectează ce 
are de gînd să facă societatea - şi interesele care 
o domină - cu oamenii şi cu lucrurile. Un aseme­
nea "scop" al dominaţiei este "material" şi, ca 
atare, ţine de forma însăşi a raţiunii tehnice. 

De această materie socială indispensabilă Max 
Weber nu a tinut seama. Noi am subliniat cît de 
justă este a�eastă abstracţie în analiza raţiunii 
capitaliste : abstracţia devine critică a acestei 
raţiuni , întrucît arată în ce măsură raţionalita­
tea capitalistă însăşi face abstracţie de om, este 
"indiferentă" faţă de trebuinţele sale şi în această 
indiferenţă devine tot mai productivă şi mai 
aptă de realizări , tot mai calculată şi mai meto­
dică pînă ce construieşte, amenaj ează (şi amena-

282 



j ează de-a dreptul luxos) şi generalizează "carcasa 
şerbiei" .  Astfel , abstractizarea lui Max Weber 
este saturată de materialul său : ea exprimă 
judecata raţională asupra societăţii de schimb 
raţionale. Aceasta însă, în dezvoltarea ei, tinde 
să înlăture propriile ei premise materiale : intre­
prinzătorul particular nu mai este subiectul pe 
deplin responsabil al raţionalităţii economice, 
iar "munca liberă" nu mai este înrobirea prin 
ameninţarea cu "biciul foamei" .  Societatea de 
schimb , în care toate se întîmplă atît de liber şi 
raţional , intră sub dominaţia monopolurilor eco­
nomice şi politice. Piaţa şi toate libertăţile sale, 
al căror caracter ideologic Max Weber le-a indi­
cat destul de frecvent, sînt supuse unor reglemen­
tări înspăimîntător de puternice , in cadrul cărora 
interesul general este net determinat şi ştirbit 
de către interesele particulare dominante. Ast­
fel , reificarea este depăşită în sensul rău. Separa­
rea de mij loacele de muncă, pe care Max Weber 
a văzut-o pe drept cuvînt ca o necesitate tehnică, 
devine subordonată ansamblului datorită mana­
gerilor care calculează. Raţionalitatea formală a 
capitalismului îşi serbează triumful in compute­
rele electronice, ce calculează orice, indiferent 
în ce scop , se întrebuinţează ca instrumente pu­
ternice ale politicii manipulatoare şi calculează 
cu cea mai mare probabilitate şansele de cîştig 
şi pierdere , inclusiv şansele distrugerii întregului,  
avînd deplina înţelegere a populaţiei , supusă 
şi ea calculului. Democraţia maselor devine 
plebiscitară atît în economie cît şi în ştiinţă : în 
cadrul "carcasei şerbi ei" ,  masele îşi aleg ele însele 
conducătorii asupritori. 

Dar dacă raţiunea tehnică se dezvăluie într-atît 
ca raţiune politică, aceasta are loc numai pentru 
că de la bun început ea a fost această raţiune 
tehnică şi această raţiune politică : limitată de 
interesul determinat al dominaţiei. Ca raţiune 
politică, raţiunea tehnică este istorică. Dacă sepa­
rarea de mij loacele de muncă este o necesitate 

283 



tehnică, în schimb şerbia organizată de ea nn 
este. Datorită propriilor sale cuceriri - mecani­
zarea productivă şi calculabilă - ,  această sepa­
rare conţine posibilitatea unei raţionalităţi cali­
tativ diferite , în cadrul căreia separarea de mij ­
loacele de muncă devine separarea omului de 
munca socialmente necesară, dar care pe el îl 
distruge. In stadiul producţiei automatizate con­
duse de către omul astfel eliberat, scopurile for­
male si cele materiale nu vor mai fi necesarmente 
"anti�omice" şi nici raţiunea formală nu-şi va 
croi drum "indiferent" faţă de oameni şi peste 
capul oamenilor. Intr-adevăr, în calitate de "spirit 
ingheţat" ,  maşina nu este neutră; raţiunea teh­
nică este raţiunea socială care domină oricînd ; 
ea poate fi modificată în însăşi structura ei. Ca 
raţiune tehnică, ea poate fi transformată doar în 
tehnică a eliberării. 

Max Weber nu şi-a dat seama de aceste posibi­
lităţi inerente ale tehnicii. Mîndru de burghezul 
din el, era fascinat de misiunea istorică a burghe­
ziei : aceea de a fi purtătoare a civilizaţiei şi a 
culturii. Nu a aj uns să vadă descompunerea ei în 
societatea de masă totalitară a capitalismului 
avansat. Dar analiza pe care a făcut-o tendinţelor 
către o democraţie de masă plcbiscitară şi către o 
subordonare a birocraţiei raţionale faţă de con­
ducători iraţionali denotă spirit de previziune ; 
chiar şi în limitările ei, sociologia sa se dovedeşte 
a fi superioară oricărei atitudini pseudoconcrete 
neteoretizante. 



OMUL UNIDIMENSIONAL* 

(Fragmente) 

* O ne-Dimensional M an : Studies in the ldeology of 
the Ad11anced Industrial Society , Boston , 1 9 6t..  





PREFAŢĂ 
LA EDIŢIA FRANCEZĂ 

In această carte am analizat unele tendinte 
ale capitalismului american care duc către ' o 
"societate închisă" - închisă deoarece supune legi­
lor sale şi integrează toate dimensiunile existen­
ţei, atît particulară cît şi publică. Două rezultate 
ale acestei societăţi prezintă o importanţă deo­
sebită : asimilarea forţelor şi intereselor opoziţio­
nale într-un sistem căruia ele  i se opuneau în 
fazele anterioare ale capitalismului şi adminis­
trarea si mobilizarea metodică a instinctelor 
omeneşti , ceea ce face ca anumite elemente explo­
zive şi "antisociale" ale inconştientului să devină 
socialmente dirijabile şi utilizabile. 

Puterea negativului - care în etapele anteri­
oare ale dezvol tării societăţii scăpa în mare mă­
sură controlului - este acum tinută în frîu si 
devine un factor de coeziune şi afirmare. Mâi 
mult ca oricînd, indivizii şi clasele reproduc re­
presiunea pe care o suferă. Căci procesul de inte­
grare se desfăşoară, cît priveşte esenţialul , fără 
teroare făţişă : democraţia întăreşte stăpînirea 
mai puternic decît absolutismul ; libertatea admi­
nistrată şi represiunea instinctuală devin izvoare 
mereu înnoite ale productivităţii. Aşezată pe 
asemenea baze, productivitatea se preface în 
distrugere , distrugere pe care sistemul o practică 
"în exterior" pe scară planetară. Distrugerii 
nemăsurate a Vietnamului, a omului şi a naturii, 
a habitatului şi a hranei îi corespund risipa, adu­
cătoare de profituri , a materiilor prime, a mate-

287 



rialelor şi a forţelor de muncă,  otrăvirea , nu mai 
puţin profitabilă, a atmosferei şi a apei în îmbel­
şugata metropolă a capitalismului. Brutalităţii 
neocolonialismului îi corespunde brutalitatea me­
tropolei : grosolănia pe şosele şi pe stadioane , vio­
lenţa vorbei şi a imaginii, neruşinarea politicii, 
care a depăşit cu mult limbajul orwellian , mal­
tratarea nepedepsită - ba chiar asasinarea ne­
pedepsită - a celor ce se apără . . .  Expresia "ba­
nalitatea răului" s-a dovedit de mult a fi un non­
sens : răul se înfăţişează în goliciunea sa mons­
truoasă, ca totală contrazicere a esenţei cuvîntu­
lui şi a faptei umane. 

Societatea închisă spre interior se deschide în 
afară prin expansiunea economică, polit ică şi 
militară. Intrebarea dacă această expansiune 
ţine sau nu de "imperialism" este mai mult sau 
mai puţin o chestiune de semantică. Şi aici totali­
tatea este în mişcare : în această totalitate nu se 
mai poate face vreo distincţie conceptuală între 
afaceri şi politică,  profit şi prestigiu , trebuinţe şi 
reclamă. Se exportă un "mod de viaţă" sau acesta 
se exportă singur în dinamica totalităţii. Odată cu 
capitalul , ordinatoarele şi know-how-ul sosesc şi 
celelalte "valori" : raportările libidinale faţă de 
marfă, faţă de motorizarea agresivă, faţă de falsa 
estetică a supermarket-ului. 

Nu materialismul acestei forme de viaţă este 
fals, ci lipsa de libertate şi represiune pe care le 
include ea : rei ficare totală prin fetişismul total 
al mărfii. Străpungerea acestei forme de viaţă 
devine cu atît mai anevoioasă cu cît satisfacţia 
creşte în funcţie de masa mărfurilor. În sistemul 
de nonlibertate, satisfacţia instinctuală contri­
buie la perpetuarea sistemului. Aceasta este func­
ţia socială a nivelului de trai crescînd în formele 
raţionalizate şi interiorizate ale dominaţiei. 

Satisfacerea optimă a trebuinţelor constituie, 
desigur, sarcina şi scopul oricărei eliberări , dar, 
progresînd spre acest scop, libertatea însăşi tre­
buie să devină o trebuinţă instinctuală şi , ca 

288 



atare , să medieze celelalte trebuinţe, atît pe cele 
mediate cît şi pe cele imediate. 

Trebuie desfiinţat caracterul ideologic prăfuit 
al acestei revendicări : eliberarea începe cu tre­
buinta nesublimată acolo unde ea este mai întîi 
reprimată. 

Ca atare , ea este libidinală : Eros ca "instinct 
al vieţii" (Freud) ,  contraforţă primitivă opusă 
energiei instinctuale agresive şi distructive şi 
activării ei sociale. Nevoia imperioasă de liber­
tate politică socială îşi are rădăcina în instinctul 
de libertate nesublimat ; este vorba aici de nă­
zuinţa spre un mod de viaţă în care pînă şi agre­
siunea şi distrugerea, sublimate, vor fi în slujba 
Erosului, adică a construirii unei lumi împăcate. 
Secole de represiune instinctuală au ascuns acest 
element politic al Erosului : concentrarea energiei 
erotice în senzualitatea genitală se opune trans­
cenderii Erosului spre celelalte "zone" ale trupului 
şi spre mediul său înconjurător şi ( îngrădeşte) 
forţa sa revoluţionară şi formatoare. Acolo unde, 
în zilele noastre, libidoul se desfăşoară ca o ast­
fel de forţă, el trebuie să sluj ească procesului de 
producţie agresiv şi cerinţelor sale : el se inte­
grează în valoarea de schimb. Pe de altă parte, 
domneşte agresiunea luptei pentru existenţă : 
la scara individuală, naţională, internaţională, 
această agresiune determină sistemul trebuinţe­
lor. 

Iată de ce este absolut necesar - şi impor­
tanţa acestui fapt depăşeşte cu mult efectele 
imediate - ca tineretul care se opune "societăţii 
abundenţei" să asocieze rebeliunea instinctuală 
cu cea politică. Acea luptă împotriva sistemului 
care nu se sprijină pe nici o mişcare de mase, 
care nu este stimulată de nici o organizare efec­
tivă sau condusă de vreo teorie pozitivă capătă 
prin această asociere o dimensiune profundă care 
va compensa, poate, cîndva caracterul difuz şi 
neînsemnătatea numerică a acestei opoziţii. 
Obiectivul urmărit aici - elaborarea lui concep­
tuală este doar în stadiul unei gestaţii lente -

289 



este mai mult şi altceva decit o societate bazată 
pe alte relaţii de producţie (deşi o asemenea trans­
formare a bazei rămîne o conditie necesară a 
eliberării) : este vorba de o societate în care noile 
relaţii de producţie şi productivitatea ce porneşte 
de la acestea vor fi organizate de oameni ale 
căror nevoi şi scopuri instinctuale vor reprezenta 
"negaţia determinată" a acelora care domnesc în 
societatea represivă ; astfel , nevoile nesublimate, 
deosebite din punct de vedere calitativ, vor alcă­
tui baza biologică pe care nevoile sublimate se 
vor putea dezvolta liber. Deosebirea calitativă 
s-ar manifesta în transcenderea politică a energiei 
erotice , iar forma socială a acestei transcenderi 
ar fi cooperarea şi solidaritatea în întemeierea 
unei lumi naturale şi sociale care, nimicind domi­
naţia şi agresiunea represivă, s-ar subordona 
păcii ca principiu al realităţii ; numai astfel viaţa 
poate să devină propriul ei scop , adică să se pre­
facă în fericire. Un asemenea principiu al realităţii 
ar elibera, de asemenea, baza biologică a valorilor 
estetice, căci frumosul , tihna, armonia sînt necesi­
tăţi organice ale omului , a căror reprimare şi a 
căror manipulare schilodesc organismul şi acti­
vizează agresiunea. Valorile estetice sînt tot­
odată, în calitatea lor de receptoare ale sensibili­
tăţii , o negare determinată a valorilor dominante : 
negarea eroismului, a forţei provocatoare , a bru­
talităţii, a productivităţii muncii în scopul acu­
mulării, a violării naturii in scopuri comerciale. 

Cuceririle ştiinţei şi ale tehnicii au făcut posi­
bilă - din punct de vedere teoretic şi social -
blocarea necesităţilor de afirmare, agresive. Im­
potriva acestei posibilităţi este mobilizat sistemul 
ca totalitate. Prin opoziţia tineretului, care este 
o rebeliune , totodată, instinctuală şi politică, 
posibilitatea de eliberare este sesizată; dar pen­
tru a se putea realiza ei îi lipseşte forţa mate­
rială. Aceasta îi lipseşte şi clasei muncitoare, care , 
in societatea abundenţei ,  este legată de sistemu l 

290 



de nevoi, dar nu de negarea acestuia1• Moşteni­
tarii săi istorici ar fi mai curînd acele pături so­
ciale care , tot mai mult, ocupă poziţii de control 
in procesul social de producţie şi cărora le este 
cel mai uşor să-I oprească, adică oamenii de şti­
inţă, tehnicienii , specialiştii, inginerii etc. Ei nu 
sînt insă decît moştenitori virtuali , teoretici, 
deoarece sînt, totodată, beneficiari bine plătiţi 
şi mulţumiţi ai sistemului ; modificarea mentali­
tăţii lor ar reprezenta un miracol de discernămînt 
şi lucididate. 

Înseamnă oare această stare de lucruri că sis­
temul capitalist, in întregul lui, este imunizat 
faţă de orice schimbare ? Mi s-a reproşat de a fi 
negat existenţa contradicţiilor interne ale struc­
turii capitalismului. Cartea mea, cred, arată 
destul de limpede că aceste contradicţii continuă 
să existe, ba chiar că sînt mai accentuate, mai 
acute decît în fazele anterioare ale dezvoltării. 
Şi el� au devenit totale. Forma lor cea mai gene­
rală, contradicţia dintre caracterul social al forţe­
lor de producţie şi organizarea lor privată, dintre 
bogăţia socială şi folosirea ei distructivă, deter­
mină toate dimensiunile ,  toate aspectele politice 
ale acestei societăţi. Totuşi nici o contradicţie 
socială - cît de puternică ar fi - nu explodează 
"de la sine" : teoria trebuie să fie in măsură să 
indice şi să evalueze forţele şi factorii obiectivi. 
In lucrarea mea am încercat să arăt că neutrali­
zarea sau absorbirea forţelor realizatoare - care 
are loc in domeniile cele mai dezvoltate din punct 
de vedere tehnic ale capitalismului - nu este 

1 Există, bineînţeles, şi o opoziţie in sinul clasei munci­
toare americane : impotriva condiţiilor de muncă, a mun­
cii parazitare abrutizante, a ierarhiei în uzină, a scăderii 
calităţii. Această opoziţie este insă izolată de contramişca­
rea politică, atît in Statele Unite cit şi pe plan internaţio­
nal. Numai o solidaritate perfectă ar fi în măsură să ame­
ninţe totalitatea sistemului. Atîta vreme cit subzistă 
izolarea - adesea efectiv organizată - ,  opoziţia clasei 
muncitoare rămîne "economistă" , adică permite contro­
lul de către administraţia sistemului. Astfel , sistemul 
poate ,,administra" orice opoziţie. 

291 



doar un fenomen de suprafaţă, ci este generată 
de însuşi procesul de producţie, fără a modifica 
structura sa fundamentală capitalistă. Societa­
tea actuală va putea stăvili forţele revoluţionare 
atîta timp cît va reuşi să producă tot mai mult 
"unt şi tunuri" şi să amăgească populaţia prin 
noi forme de control total. 

Această politică de reprimare globală de care 
depinde capacitatea de randament a sistemului 
este supusă unor încercări tot mai cumplite. 
Oricum, războiul din Vietnam a luat asemenea 
proporţii încît ar putea constitui o cotitură a 
evoluţiei sistemului capitalist. Din două motive. 
Mai întîi, brutalitatea, agresiunea, minciuna, la 
care sistemul este nevoit să recurgă spre a-şi 
asigura stabilitatea, au devenit atît de excesive 
încît pozitivitatea existentului şi-a atins limitele : 
sistemul , în întregimea lui , se vădeşte a fi o "cri­
mă împotriva umanităţii" , localizată îndeosebi 
în Vietnam. In al doilea rînd, atingerea limitei 
apare şi în faptul că, pentru prima oară în istoria 
lui, sistemul se loveşte de forţe de rezistenţă care 
nu sînt "de aceeaşi natură cu el" ; aceste forţe nu 
îl combat pe propriul său teren în concurenţă 
pentru exploatare, ci înseşi existenţa şi nevoile 
lor vitale fac din ele negarea hotărîtă a sistemului, 
pe care îl contestă ca totalitate. Aici coincid 
factorii obiectivi şi cei subiectivi ai răsturnării. 
Iar sistemul capitalist nemaifiind confruntat cu o 
lume cu adevărat "exterioară" - căci însăşi 
lumea comunistă determinantă şi contradeter­
minantă este avută în vedere în politica şi econo­
mia capitalistă - rezistenţa F. N.L.-ului repre­
zintă, de fapt, explozia contradicţiilor interne. 
Faptul că tocmai oamenii cei mai săraci de pe 
glob, rudimentar înarmaţi , cei mai înapoiaţi din 
punct de vedere tehnic , ţin în loc, ani de-a rîn­
dul , maşina de nimicire cea mai eficace, cea mai 
distrugătoare , cu tehnica cea mai evaluată din 
istoria lumii , are o semnificaţie istorica-mon­
dială, chiar dacă aceşti oameni ar fi pînă la urmă 

292 



învinşi, căci sistemul de represiune al "societăţii 
de consum" ştie mai bine decît liberalii care îl 
critică care este miza partidei şi este gata să pună 
în j oc toate forţele sale. Aceşti "oropsiţi ai vieţii" ,  
aceşti oameni asupra cărora apasă toată povara 
sistemului există pretutindeni : alcătuiesc popoare 
întregi ; ridicîndu-se împotriva sistemului domi­
nant, ei nu au, de fapt, de pierdut decît viaţa. 
Totuşi, neajutaţi de nimeni, ei nu se pot elibera : 
împotriva oricărui romantism, materialismul isto­
ric este dator să insiste asupra rolului hotărîtor 
al puterii materiale. Nu mă gîndesc la j ocul 
inspăimîntător cu "soluţia finală" oferită de răz­
boiul atomic, ci la presiunea politică şi diploma­
tică care ar putea cel puţin să frîneze agresiunea 
care se reproduce pe o scară tot mai largă. O 
asemenea contrapolitică ar putea înviora şi opo­
ziţia din Europa occidentală. In Franţa şi în 
Italia _există o mişcare muncitorească reală, sus­
ceptibilă de a fi mobilizată pentru că nu a fost 
integrată sau supusă sistemului .  Atîta vreme cit 
aceasta nu se va realiza, opoziţia din Statele 
Unite , în ciuda tuturor slăbiciunilor şi a lipsei de 
orientare teoretică, rămîne, poate , singura -
şi fragila - punte de legătură între prezent şi 
viitorul său posibil. Şansele viitorului depind de 
oprirea expansiunii productive şi aducătoare de 
profituri (politice ,  economice, militare) ; atunci 
ar putea izbucni contradicţiile încă neutralizate 
ale procesului de producţie capitalist, îndeosebi 
contradicţia dintre necesitatea economică a unei 
automatizări tot mai accentuate, care generează 
şomajul tehnologic, şi nevoia capitalistă a forţe­
lor parazitare de a risipi şi distruge sistematic, 
care duce la creşterea muncii parazitare. 

Expansiunea care salvează sau, cel puţin, 
intăreşte sistemul nu poate fi oprită decît de o 
contramişcare internaţională şi globală. Pretu­
tindeni se manifestă intrepătrunderea globală, 
factorul hotărîtor rămînînd sol idaritatea : şi în 
această privinţă Marx are dreptate. Şi tocmai 

293 



solidaritatea a fost frîntă de productivitatea inte­
grantă a capitalismului şi de atotputernicia ma­
şinii sale de propagandă,  publicitate şi adminis­
trare. Sarcina constă în trezirea şi organizarea 
solidarităţii ca nevoie biologică de a fi uniţi împo­
triva brutalităţii şi exploatării inumane. Această 
sarcină incepe cu educarea pe planul conştiinţei , 
al cunoştinţelor, al viziunii şi al simţămintelor 
cu ajutorul cărora inregistrăm ceea ce se petrece : 
crima impotriva omenirii. Justificarea muncii 
intelectuale constă in asumarea acestei sarCim, 
iar tn zilele noastre munca intelectuală trebuie 
să se justifice. 

(Februarie 1967) 



PARALIZIA CRITICI I : 
O SOCIETATE FĂRĂ OPOZIŢIE 

Primejdia unei catastrofe atomice care ar  nimici 
specia umană nu serveşte oare salvgardării înseşi 
forţelor ce menţin acest pericol ? Eforturile depuse 
pentru a împiedica o asemenea catastrofă au 
împins pe planul al doilea căutarea cauzelor ei 
virtuale în societatea industrială contemporană. 
Cauzele acestea nu sînt identificate , expuse, corn­
bătute de public pentru că ameninţarea din afară 
este prea vădită. Nu mai puţin vădită este şi 
nevoia de a fi pregătit, de a trăi pe marginea pră­
pastiei, de a sfida pericolul. Noi acceptăm ca 
risipa să se desăvîrşească, să se producă în mod 
paşnic mijloace de distrugere , să fim educaţi 
în vederea unei apărări care deformează atît pe 
apărători cît şi ceea ce apără ei. 

· 

Dacă încercăm să stabilim o legătură între 
cauzele pericolului şi modul in care societatea 
este organizată şi-i organizează pe membrii ei, 
constatăm de îndată faptul că societatea industri­
ală avansată devine mai bogată, mai vastă şi mai 
plăcută întreţinînd pericolul. Economia adaptată 
cerinţelor militare uşurează viaţa unui număr 
tot mai mare de persoane şi extinde stăpînirea 
omului asupra naturii. In astfel de condiţii, 
mijloacele de informare în masă pot, fără dificul­
tăţi , să travestească interese particulare in in­
teresele comune tuturor oamenilor cu bun-simţ. 
Nevoile politice ale societăţii devin nevoi şi aspi­
raţii individuale, satisfacerea lor înlesneşte afa-

215 



cerile şi binele public,  iar ansamblul pare a f i 
întruchiparea însăşi a raţiunii. 

Şi totuşi ,  în ansamblul ei, această societate este 
iraţională. Productivitatea ei distruge dezvoltarea 
liberă a nevoilor şi a facultăţilor umane, pacea 
ei este mentinută numai datorită vesnicei amenin­
ţări cu războiul , iar creşterea ei d�pinde de re­
primarea posibilităţilor reale de pacificare a 
luptei pentru existenţă individuală, naţională şi 
internaţională. Această reprimare, atît de deo­
sebită de cea caracteristică stadiilor anterioare , 
mai puţin dezvoltate , ale societăţii noastre , se 
înfăptuieşte astăzi pornind nu de la un stadiu de 
imaturitate naturală şi tehnică, ci, mai curînd, de 
la o poziţie de forţă. Capacităţile (intelectuale 
şi materiale)  ale societăţii contemporane sînt 
infinit mai mari decît au fost vreodată, ceea ce 
înseamnă că dominaţia societăţii asupra indivi­
dului este infinit mai mare ca oricînd. Originali­
tatea societăţii noastre constă în folosirea mai 
degrabă a tehnologiei decît a terorii pentru supu­
nerea forţelor sociale centrifuge pe două căi : 
o eficienţă copleşitoare şi o îmbunătăţire crescîndă 
a nivelului de trai. 

O teorie critică a societăţii contemporane tre­
buie să cerceteze cauzele acestor evoluţii şi să 
examineze alternativele lor istorice. Ea trebuie 
să analizeze modul în care societatea foloseşte 
sau nu foloseşte sau foloseşte cu exces posibilităţile 
sale pentru a îmbunătăţi condiţia umană. Care sînt 
însă criteriile unei asemenea critici ? 

Judecăţile de valoare sînt , desigur, inevitabile. 
Mij loacele statornicite de organizare a societăţii 
trebuie comparate cu alte mijloace posibile ,  con­
siderate mai apte să uşureze lupta omului pentru 
existenţă. O practică istorică specifică trebuie 
confruntată cu propriile ei alternative istorice. 
Din capul locului, orice teorie critică a societăţii 
este astfel confruntată cu problema obiectivităţii 
istorice ,  problemă ce apare la cele două niveluri 
la care analiza implică judecăţi de valoare : 

296 



1 .  Judecata că viaţa omenească este demnă 
de a fi trăită sau, mai exact spus, că ea poate fi 
demnă de a fi trăită si trebuie făcută să fie asa. 
Această judecată se �flă la baza oricărui ef�rt 
intelectual ; ea constituie aprioricul teoriei sociale, 
iar respingerea ei înseamnă (perfect logic) respin­
gerea teoriei înseşi. 

2. Judecata că într-o societate dată exis tă 
posibilităţi specifice pentru îmbunătăţirea vieţii 
omeneşti şi căi sau mij loace specifice de a realiza 
aceste posibilităţi. 

Analiza critică trebuie să demonstreze validi­
tatea obiectivă a acestor judecăţi , iar demonstra­
ţia trebuie să se sprijine pe baze empirice .  Socie­
tatea existentă dispune, sub raport cantitativ 
şi calitativ, de anumite resurse intelectuale şi 
materiale.  Cum pot să fie folosite ele pentru dez­
voltarea şi satisfacerea în cel mai înalt grad a 
facultăţilor şi nevoilor individuale cu un minim 
de trudă şi de suferinţă ? Teoria socială este o teo­
rie istorică, iar istoria constituie domeniul întîm­
plării în cadrul necesităţii. Aşadar, printre dife­
ritele procedee actuale şi posibile de organizare 
şi folosire a resurselor disponibile,  care oferă şansa 
cea mai mare a unei dezvoltări optime ? 

Incercarea de a răspunde la aceste întrebări 
presupune o serie de abstracţii iniţiale. Pentru 
a identifica şi defini posibilităţile unei dezvoltări 
optime , teoria critică trebuie să fie abstrasă 
din organizarea şi folosirea actuală a resurselor 
de care dispune societatea şi din rezultatele 
acestei organizări şi folosiri . O asemenea abstracţie 
care refuză să accepte universul dat al faptelor 
drept contextul final al v alidării , o asemenea ana­
liză "transcendentă" a /q ptelor în lumina posibili­
tăţilor lor acceptate şi a celor negate ţin de însăşi 
structura teoriei sociale .  Ea se opune oricărei 
metafizici în virtutea ca racterului riguros istoric 
al transcendenţei!. "Pos ibilităţile" trebuie să fie 

1 Termenii "a transcende" şi "transcendenţă" sînt 
folosiţi aici în sensul lor empiric, critic ; ei desemnează 
acele tendinţe din teoria şi practica unei societăţi date, 

297 



accesibile respectivei societăţi şi să poată fi defi­
nite ca obiective ale practicii. Tot astfel, abstrage­
rea de la instituţiile statornicite trebuie să exprime 
o tendinţă actuală, cu alte cuvinte transformarea 
lor trebuie să fie nevoia reală a populaţiei. Teo­
ria socială studiază alternativele istorice conti­
nute de societatea existentă sub forma unor for'ţe 
şi tendinţe subversive. Valorile ataşate alternati­
velor devin fapte atunci cînd practica istorică le 
transpune in realitate. Conceptele teoretice se 
concretizează in transformarea socială. 

Societatea industrială avansată confruntă însă 
critica cu o situaţie care pare să o priveze pe 
aceasta de insăşi baza ei. Progresul tehnic, extins 
la un întreg sistem de dominare şi coordonare , 
generează forme de viaţă (şi de putere) care par 
să impace cu sistemul forţele ce il combat şi să 
înăbuşe sau să zădărnicească orice protest in 
numele perspectivelor istorice ale eliberării de 
trudă şi dominaţie. Societatea contemporană pare 
in stare să împiedice transformarea socială -
transformarea calitativă care ar introduce insti­
tuţii esenţialmente deosebite, o nouă orientare 
a procesului productiv, noi moduri de existenţă 
umană. Impiedicarea transformării sociale con­
stituie poate fenomenul cel mai izbitor al societă­
ţii industriale avansate ; acceptarea generală a 
noţiunii de "interes naţional" ca expresie a voinţei 
generale, sistemul bipartit, declinul pluralismului, 
cîrdăşia dintre cercurile de afaceri şi sindicate în 
cadrul unui stat puternic dovedesc integrarea 
forţelor opuse , care este, totodată, rezultatul 
şi cauza iniţială a acestui fenomen. 

O scurtă comparaţie între faza de formare a 
teoriei societăţii industriale şi situaţia ei actuală 
ar arăta cum a fost falsificată baza criticii. La 
originile ei, în prima jumătate a veacului al 
XI X-lea, atunci cînd elabora primele concepte 
de alternative, critica societăţii industriale se 

care "depăşesc" universul existent al discursului şi al 
acţiunii, în direcţia alternativelor sale istorice (posibili­
tăţilor reale) . 

298 



concretiza, realizînd o mediere istorică între teo­
rie şi practică, valori şi fapte,  nevoi şi ţeluri. 
Această mediere istorică s-a produs în conştiinţa 
şi în acţiunea politică a celor două clase mari care 
se înfruntau în societate : burghezia şi proletaria­
tul . In lumea capitalistă, burghezia şi proletaria­
tul continuă a fi clasele principale. Dezvoltarea 
acestei lumi a modificat însă într-atît structura 
şi funcţia lor încît ele nu mai par a fi agenţi ai 
transformării istorice. Un interes predominant de 
a menţine şi îmbunătăţi statu quo-ul instituţional 
îi uneşte pe foştii antagonişti în zonele cele mai 
avansate ale societăţii contemporane. Iar pe mă­
sură ce progresul tehnic asigură creşterea socie­
tăţii comuniste , însăşi ideea transformării calita­
tive pierde teren în favoarea noţiunilor realiste 
ale unei evoluţii neexplozive. Atunci cînd lipsesc 
agenţii şi factorii manifeşti ai transformării sociale, 
critica îşi caută un refugiu Ia un înalt nivel al 
abstracţiei. Teoria şi practica, gîndirea şi acţiunea 
nu mai găsesc un teren comun. Pînă şi analiza cea 
mai empirică a alternativelor istorice apare ca o 
speculaţie nerealistă, iar orice pledoarie în fa­
voarea lor apare ca o c hestiune de preferinţă 
personală sau de grup. 

Totuşi, răstoarnă oare lipsa acestor agenţi şi 
factori teoria ? Faţă de fapte aparent contradic­
torii , analiza critică continuă să insiste că trans­
formarea calitativă a societăţii este la fel de ur­
gent necesară ca şi înainte. Necesară cui ? Răspun­
sul rămîne acelaşi : societăţii ca întreg, pentru 
fiecare membru al ei în parte. Imbinarea produc­
tivităţii crescînde cu distrugerea crescîndă ; echili­
bristica pe pragul anihilării ; capitularea gîndirii, 
a speranţei şi temerilor în faţa deciziilor puterilor 
existente ; menţinerea mizeriei alături de o bogă­
ţie fără precedent - toate acestea constituie cel 
mai imparţial act de acuzare Ia adresa acestei 
societăţi chiar dacă nu sînt o raţiune a ei de a fi , 
ci numai efectele ei secundare, iar raţionalitatea 

299 



ei impetuoasă, care promovează necontenit efici­
enţa şi creşterea, este ea însăşi iraţională. 

Faptul că maj oritatea populaţiei acceptă şi 
este făcută să accepte această societate nu su­
primă caracterul ei iraţional şi condamnabil .  
Distincţia dintre conştiinţa falsă şi  cea adevărată, 
dintre interesul real şi cel imediat îşi păstrează 
întreaga semnificaţie. Dar această distincţie tre­
buie să fie ea însăsi validă. Oamenii trebuie să o 
descopere şi să găsească drumul care duce de la 
conştiinţa falsă la cea adevărată, de la interesul 
lor imediat la cel real. Ei pot face acest lucru 
numai dacă resimt nevoia să-si schimbe modul de 
viaţă, negînd concretul , refu�îndu-1 . Este tocmai 
nevoia pe care societatea existentă încearcă să o 
reprime în măsura în care este în stare "să furni­
zeze bunuri" pe o scară tot mai largă şi să folo­
sească stăpînirea ştiinţifică a naturii în vederea 
stăpînirii ştiinţifice a omului. 

Confruntată cu caracterul total al realizărilor 
societăţii industriale avansate, teoria critică este 
lipsită de baza raţională pentru transcenderea 
acestei societăti. Structura teoretică însăsi se 
goleşte de ori�e substanţă, deoarece categoriile 
teoriei sociale critice s-au dezvoltat în perioada 
în care nevoia de refuz şi subversiune se întru­
chipa în acţiunea unor forţe sociale eficace. Aceste 
categorii erau , în esenţa lor, concepte negative şi 
opoziţionale care defineau contradicţiile reale 
ale societăţii europene din secolul al XIX-lea. 
Însăşi categoria "societate" exprima conflictul 
acut dintre sfera socială şi cea politică - societa­
tea opusă statului. Tot astfel ,  concepte ca "indi­
vid" ,  "clasă" , "privat",  "familie" desemnau sfere 
şi forţe încă neintegrate în structurile existente , 
sfere supuse tensiunii şi contradicţiei. Odată cu 
integrarea crescîndă a societăţii industriale,  aceste 
categorii îşi pierd conotaţia lor critică şi tind să 
devină termeni descriptivi, înşelători sau opera­
ţionali. 

300 



Incercarea de a redobîndi intenţia critică a 
acestor categorii şi de a înţelege cum a anulat 
realitatea socială această intenţie ar însemna o 
regresie de la o teorie unită cu practica istorică 
la o gîndire abstractă speculativă : de la critica 
economiei politice la filozofie. Acest caracter ideo­
logic al criticii decurge din faptul că analiza este 
nevoită să pornească de la poziţii "exterioare" 
tendinţelor sociale,  pozitive sau negative , produc­
tive sau distructive. Societatea industrială mo­
dernă este identitatea omniprezentă a acestor 
contrarii : întregul este cel pus în discuţie. Pe de 
altă parte, teoria nu poate fi simplă speculaţie. 
Este necesar ca ea să adopte un punct de vedere 
istoric, în sensul că trebuie să se bazeze pe capaci­
tăţile societăţii date. 

Această situaţie ambiguă implică o ambigui­
tate si mai fundamentală. Omul unidimensional 
va os�ila între două ipoteze contradictorii : 

1 .  societatea industrială avansată este în mă­
sură să împiedice transformarea calitativă în 
viitorul previzibil ; 

2. există forţe şi tendinţe capabile să răstoarne 
stavilele ,  făcînd să explodeze această societate. 

După mine, nu se poate da un răspuns clar. 
Ambele tendinţe sînt prezente , ele coexistă, una 
fiind chiar cuprinsă în cealaltă. Predominantă 
este prima, iar condiţiile favorabile unei răstur­
nări a situaţiei, oricare ar fi ele, sînt folosite pentru 
a împiedica răsturnarea. Nu este exclus ca un 
accident să modifice starea de lucruri, dar atîta 
vreme cît omul nu-şi va schimba radical compor­
tamentul, devenind conştient de tot ceea ce se 
face şi tot ceea ce se împiedică, nici măcar o 
catastrofă nu ar putea declanşa schimbarea. 

Analiza este centrată pe o societate industrială 
avansată în care aparatul tehnic de producţie şi 
distribuire (cu un sector crescînd de automati­
zare) nu reprezintă o simplă sumă de instrumente 
care ar putea fi izolate de efectele lor sociale şi 
politice ,  ci funcţionează mai degrabă ca un sistem 
ce determină apriori atît produsul cît şi operaţiile 

301 



de intretinere si de extindere a lui. In această 
societat�, aparatul de producţie tinde să devină 
totalitar in măsura în care determină nu numai 
ocupaţiile, deprinderile şi atitudinile socialmente 
necesare , ci şi trebuinţele şi aspiraţiile individuale. 
Astfel, el estompează opoziţia dintre existenţa 
privată şi cea publică, dintre nevoile individuale 
şi cele sociale. Tehnologia permite instituirea unor 
forme noi, mai eficiente şi mai plăcute de control 
social si de coeziune socială. Tendinta totalitară 
a acestor forme de control pare să �e afirme şi 
sub un alt aspect : ea se propagă în regiunile mai 
puţin dezvoltate ale lumii, şi chiar în cele aflate 
încă în stadiul preindustrial. 

Aspectele totalitare ale acestei societăţi nu ne 
mai îngăduie să vorbim de "neutrali tatea" tehno­
logiei. Nu mai putem izola tehnologia de modul 
în c are este folosită ; soc ietatea teh nologic ă  este 
un sistem de dominaţie care funcţionează dej a la 
nivelul conceperii şi construirii tehnicilor. 

Modul în care o societate organizează existenţa 
membrilor săi implică o alegere iniţială între alter­
native istorice, care sînt determinate de nivelul 
mostenit al culturii materiale si intelectuale. 
Opfiunea însăşi rezultă din jocul intereselor pre­
dominante. Ea anticipează moduri specifice de a 
transforma şi folosi omul şi natura şi respin ge 
altele . Ea este un " proiect"2  de realizat printre 
altele .  Odată ce acest proiect a devenit operativ 
la nivelul instituţiilor şi relaţiilor fundamentale, 
el tinde să devină exclusiv si să determine evolu­
ţia societăţii in totalitatea

· 
ei. Fiind un univers 

tehnologic, societatea industrială avansată este 
un univers polit ic - stadiul ultim în realizarea 
unui proiect istoric specific : anume cunoaşterea, 
transformarea şi organizarea naturii , ca simplă 
substanţă a dominaţiei. 

2 Termenul "proiect" scoate în evidenţă elementul de 
libertate şi răspundere în determinarea istorică, stabilind 
o legătură între autonomie şi con tingenţă. ln acest sens 
îl foloseşte J. -P. Sartre. Pentru o discuţie mai amănunţită, 
vezi cap . 8. 

302 



Pe măsură ce se desfăşoară, proiectul mode­
lează întregul univers al discursului şi acţiunii ,  al 
culturii intelectuale si materiale. In ambianta 
tehnologiei , cultura, politica şi economia se canto­
pese treptat într-un sistem omniprezent care îşi 
înglobează sau respinge toate alternativele. Po­
tenţialul de productivitate şi de creştere al aces­
tui sistem stabilizează societatea şi menţine pro­
gresul tehnic înăuntrul cadrului dominaţiei. Ra­
ţionalitatea tehnologică a devenit raţionalitate 
politică. 

Tratînd binecunoscutele tendinte ale civiliza­
ţiei industriale avansate , am i�dicat rareori 
referinţe precise. Materialul de care m-am folosit 
poate fi găsit în bogata literatură sociologică şi 
psihologică despre tehnologie şi schimbarea so­
cială, administrarea ştiinţifică,  corporaţii, schim­
bări în caracterul muncii industriale si al fortei 
de muncă etc. Există numeroase analize neid�o­
logice ale faptelor, de pildă Berle şi Means, The 
Modern Corporation and Prirate Property, dările 
de seamă ale Comitetului economic naţional 
temporar al Congresului al 76-lea (Concentration 
of Economic Power ) , publicaţiile AFL-CIO-ului 
( A utomation and Major Technological Change) 
şi cele din N ews and Letters şi Correspondence din 
Detroit. As dori să subliniez marea însemnătate 
a operei lui C. Wright Mills şi a unor studii deseori 
blamate din pricina unor exagerări, simplificări 
sau superficialităţi ziaristice pe care le conţin, 
cum sînt cărţile lui Vance Packard ( The Hidden 
Persuaders, The Status Seekers, The Waste Ma­
kers) ,  lucrarea lui William H .  Whyte ( The Orga­
nization M an) şi cea a lui Fred J .  Cook ( The 
Warfare State) .  Fiind lipsite de analize teoretice, 
aceste cărţi nu dezvăluie, desigur, rădăcinile 
condiţiilor descrise, dar, lăsate să vorbească, 
condiţiile sînt ele înseşi destul de grăitoare. Do­
vada cea mai elocventă în acest sens o oferă poate 
televiziunea şi radioul. Ajunge să le asculţi emi­
siunile cîteva zile de-a rîndul timp de o oră pe zi, 

303 



cu publicitate cu tot, schimbînd din cînd în cînd 
po stul emiţător. 

In centrul analizei mele se află tendintele so­
cietăţilor contemporane cele mai avansat�. Exis­
tă - în limitele si în afara acestor societăti -
sectoare considerâbile în care tendinţele des�rise 
nu precumpănesc. Eu aş spune: încă nu precum­
pănesc. Cît mă priveşte , eu fac proiecţia acestor 
tendinţe şi formulez unele ipoteze , nimic mai 
mult . 



ÎNF RÎNGEREA 
CONŞTIINŢEI NEFERICITE : � 

O DESUBLIMARE REPRESIVA 

Vorbind de integrarea politică a societăţii 
industriale avansate , am văzut că fenomenul 
acesta a fost posibil datorită productivităţii 
tehnologice crescinde şi dominaţiei tot mai ac­
centuate asupra omului şi a naturii. Vom studia 
acum integrarea corespunzătoare din domeniul 
culturii. In acest capitol ,  anumite concepte şi 
imagini-cheie ale literaturii şi soarta lor vor arăta 
cum progresul raţionalităţii tehnologice înlătură 
elementele opoziţionale şi transcendente din "cul­
tura superioară" .  Practic, ele sînt victimele pro­
cesului de desublimare care devine preponderent 
în regiunile avansate ale societăţii contemporane. 

Realizările si esecurile acestei societăti invali­
dează cultura ' ei superioară. Cultul erouÎui auto­
nom, al umanismului, al dragostei tragice şi 
romantice apare ca idealul unei trepte inferioare 
a dezvoltării. Ceea ce se petrece în zilele noastre 
nu este o degenerare a culturii superioare în 
cultură de masă, ci contestarea culturii superi­
oare de către realitate. Realitatea depăşeşte cul­
tura ei. Omul poate să facă astăzi mai mult decit 
eroii şi semizeii culturii ; el a rezolvat multe pro­
bleme insolubile. Numai că el, de asemenea, a 
trădat speranţa şi a nimicit adevărul pe care le 
păstrau sublimările culturii superioare. Aceasta , 
ce e drept, se afla mereu în contradicţie cu reali­
tatea socială şi doar o minoritate privilegiată se 
bucura de binefacerile ei şi reprezenta idealurile 

305 



ei. Cele două sfere antagoniste ale societăţii au 
coexistat întotdeauna ; cultura superioară a fost 
întotdeauna concesivă , iar realitatea a fost rare­
ori tulburaLă de idealurile si adevărurile ei. 

Trăsătura nouă, din zil�le noastre, este apla­
narea antagonismului dintre cultură şi realitatea 
socială prin eliminarea elementelor opoziţionale, 
străine şi transcendente din cultura superioară, 
in virtutea cărora aceasta constituia o altă di­
mensiune a realităţii, pe cale de dispariţie. Lichi­
darea culturii bidimensionale are loc nu prin nega­
rea sau respingerea "valorilor culturale" , ci prin 
incorporarea lor cu toptanul în ordinea existentă, 
prin reproducerea şi etalarea lor pe scară largă. 

Practic, ele slujesc drept instrumente de obţi­
nere a coeziunii sociale. Măreţia unei literaturi 
şi arte libere, idealurile umanismului, necazurile 
şi bucuriile individului , împlinirea personalităţii 
sînt teme esenţiale ale competiţiei dintre Apus 
şi Răsărit. Ele au rolul de argumente împotriva 
formelor actuale ale comunismului şi sînt zilnic 
administrate şi vîndute publicului. Faptul că ele 
se află în contradictie cu societatea care le vin­
de este lipsit de importanţă. După cum oamenii, 
deşi ştiu sau simt că propaganda şi programele 
politice ale partidelor nu sînt neapărat adevărate 
sau drepte, totuşi le ascultă, le citesc, ba chiar 
se lasă conduşi de ele, tot astfel ei acceptă valorile 
tradiţionale şi le includ în bagajul lor spiritual. 
Atunci cînd mij loacele de informare în masă 
amestecă în mod armonios, şi adesea insesizabil, 
arta, politica, religia şi filozofia cu reclame co­
merciale,  ele aduc aceste domenii ale culturii la 
acelaşi numitor, adică la forma de marfă. Pe cla­
pele sufletului se cîntă melodia artei de a vinde. 
Valoarea de schimb contează,  nu valoarea de 
adevăr. Pe ea se axează raţionalitatea statu quo­
ului, iar orice altă raţionalitate îi este subordo­
nată. 

Tot repetate de liderii politici şi de alţi politi­
cieni in campanii electorale, pe ecrane, la radio 
şi pe scene , nobilele cuvinte de libertate şi împli-

306 



nire se prefac în sunete lipsite de sens, care do­
bindesc o semnificaţie numai in contextul propa­
gandei, al afacerilor, al disciplinei şi al distracţiilor. 
Asimilarea idealului cu realitatea arată în ce 
măsură a fost intrecut idealul . El este smuls 
domeniului sublimat al sufletului sau spiritului, 
sau interiorităţii şi tradus în termeni operaţionali 
şi probleme operaţionale. Acestea sînt elementele 
progresiste ale culturii de masă. Această perver­
tire dovedeste că societatea industrială avansată 
este confru�tată cu posibilitatea unei materiali­
zări a idealurilor. Capacităţile acestei societăţi 
reduc tot mai mult domeniul sublimat în care 
condiţia umană era expusă, idealizată, pusă sub 
acuzare. Cultura superioară devine o parte a 
culturii materiale. ln această transformare, ea 
pierde cea mai mare parte a adevărului său. 

Cultura superioară occidentală - ale cărei va­
lori morale ,  estetice şi intelectuale continuă să 
fie profesate de societatea industrială - a fost o 
cultură pretehnologică, atît funcţional cît şi cro­
nologic. Validitatea ei decurgea din experienţa 
unei lumi care nu mai există şi care nu poate fi 
redobindită, deoarece ea a fost stricto sensu inva­
lidată de societatea tehnologică. ln plus, această 
cultură a rămas in mare măsură feudală, chiar 
dacă perioada burgheză i-a dat unele din formu­
lările ei cele mai trainice. Feudală era nu numai 
datorită restrîngerii ei la minorităţile privilegiate, 
nu numai datorită elementului romantic inerent 
ei (pe care-I vom examina ceva mai jos) , ci şi 
pentru că operele ei autentice exprimau o înstrăi­
nare conştientă, metodică faţă de lumea comerţu­
lui şi a industriei şi de ordinea lor bazată pe calcul 
şi profit. 

Deşi ordinea burgheză s-a oglindit în mod 
fastuos - chiar in mod afirmativ - în artă şi 
literatură (de pildă în pictura olandeză din veacul 
al XVI I -lea, în Wilhelm Meister de Goethe, in 
romanul englezesc din veacul al XIX-lea , în ope­
ra lui Thomas Mann) ,  ea rămînea o ordine 

307 



umbrită, frîntă şi contestată de o altă dimensiune , 
ireductibil opusă lumii afacerilor, pe care o con­
damna şi o nega. In literatură, această altă 
dimensiune este reprezentată nu de eroi ai re­
ligiozităţii, spiritualităţii sau moralităţii (care , 
adesea,  sprijină ordinea existentă) , ci mai degrabă 
de personaj e dizolvante ca artistul , prostituata, 
femeia adulteră, marele criminal proscris, răz­
boinicul , poetul răzvrătit, omul nenorocit, pros­
tit - adică toţi cei ce nu-şi cîştigă traiul sau, 
cel puţin, nu în mod normal în cadrul ordinii 
existente.  

Personajele acestea, evident, nu au dispărut 
din literatura societăţii industriale avansate, ci 
supravieţuiesc într-o formă transformată în 
esenţă. Vampa, eroul naţional , beatnik-ul, gos­
podina nevrozată, gangsterul , starui, magnatul 
charismatic îndeplinesc o funcţie fundamental 
deosebită de cea a predecesorilor lor culturali , 
ba  chiar opusă ei. Ei nu mai sînt imaginile unui 
alt mod de viaţă, ci reprezintă variante sau tipuri 
ale aceleiaşi vieţi şi mai curînd sluj esc la afirma­
rea decît la negarea ordinii existente. 

Universul predecesorilor lor era, desigur, un 
univers neevoluat, pretehnologic , a cărui conşti­
inţă nu se lăsa tulburată de spectacolul inegalită­
ţii şi al trudei şi în care munca mai era conside­
rată ca un blestem al soartei ; totuşi un univers 
in care omul şi natura încă nu erau organizaţi ca 
lucruri şi mijloace. Prin codul ei de forme şi 
maniere , prin stilul şi vocabularul filozofiei şi 
literaturii ei, această cultură apusă exprima rit­
mul şi conţinutul unui univers în care valea şi 
codrul , satul şi hanul,  aristocratul şi robul , sa­
loanele şi curţile aparţineau unei realităţi trăite. 
In lirica şi proza acestei culturi pretehnologice 
aflăm ritmul unor oameni care hoinăresc sau 
călătoresc cu caleaşca, oameni care au răgazul 
şi plăcerea să mediteze, să contemple ,  să simtă 
şi să povestească. 

308 



Cultura aceasta, desuetă şi depăşită, nu mai 
poate fi redobîndită decît de visători naivi şi pa­
seişti. Prin anumite elemente decisive ale ei , 
această cultură este însă, totodată, şi post-teh­
nologică. Imaginile şi atitudinile ei cele mai 
avansate par să supravieţuiască în încuraj ările 
şi stimulentele administrate ; ele continuă să 
obsedeze conştiinţa cu posibilitatea renaşterii 
lor în cursul progresului tehnic. Ele sînt expresia 
acelei înstrăinări libere si constiente fată de for­
mele de viaţă existente prin

· 
care literatura şi 

arta se ridicau împotriva acestor forme chiar şi 
atunci cînd le prezentau înfrumuseţate. 

Spre deosebire de noţiunea marxistă, care 
defineste relatia omului cu sine si cu munca sa 
în so�ietatea 

· 
capitalistă, înstrăinarea artistică 

este transcenderea conştientă a existenţei alie­
nate , adică un "nivel superior" sau o alienare 
mediată. Conflictul cu lumea progresului, negarea 
ordinii subordonate afacerilor, elementele anti­
burgheze din literatura şi arta burgheză nu se 
datorează nici nivelului estetic scăzut al acestei 
ordini, nici unei reacţii romantice - consfinţire 
nostalgică a unui stadiu de civilizaţie pe cale de 
dispariţie. " Romantic" este un termen de defăi­
mare condescendentă, aplicat cu uşurinţă deni­
grantelor atitudini avangardiste , tot aşa cum ter­
menul "decadent" se aplică mult mai frecvent 
trăsăturilor cu adevărat progresiste ale unei 
culturi muribunde decît factorilor reali ai decă­
derii. Imaginile tradiţionale ale înstrăinării artis­
tice sînt într-adevăr romantice în măsura în care 
sînt incompatibile ,  din punct de vedere estetic, 
cu societatea care se dezvoltă. Această incompa­
tibilitate este simptomul adevărurilor. Amintirile 
pe care le trezesc şi lucrurile pe care le păstrează 
în memorie aparţin viitorului : sînt imaginile unei 
satisfacţii susceptibile de a dizolva societatea care 
o interzice . Marea artă şi literatură suprarealistă 
din anii '20 şi '30 a reuşit să le recapteze cu 
funcţia lor subversivă şi eliberatoare. Exemple 
scoase la întîmplare din vocabularul literar fun-

309 



damental pot indica raza de acţiune şi înrudirile 
acestor imagini, precum şi dimensiunea pe care o 
dezvăluie : sufletul, spiritul şi inima ; la Recherche 
de l' absolu, Les Fleurs du Mal, l a  femme-enfant ; 
regatul de pe malul mării ; le Bateau iPre şi 
The Long-legged Bait; depărtarea şi patria ; dar 
şi demonul Alcool , demonul Maşină, demonul 
Aur ; Don J uan şi Romeo ; Constructorul Solness 
şi Cînd noi, morţii, pom înPia. 

Simpla enumerare arată că imaginile acestea 
aparţin unei dimensiuni pierdute. Ele sînt invali­
date nu pentru că ar fi desuete din punct de 
vedere literar. Unele dintre ele sînt prezente in 
literatura contemporană şi supravieţuiesc în ope­
rele ei cele mai înaintate. Ceea ce a fost invalidat 
este caracterul lor subversiv, conţinutul distruc­
tiv - adevărul lor. Astfel transformate, îşi găsesc 
locul in viaţa de toate zilele. Operele străine şi 
alienante ale culturii spirituale devin bunuri şi 
servicii obişnuite. Reproducerea şi consumul lor 
de masă sînt oare o simplă schimbare cantitativă, 
cu alte cuvinte o mai mare apreciere, o înţelegere 
mai adîncă, o democratizare a culturii ? 

Adevărul literaturii şi al artei a fost intotdea­
una admis (dacă în general a fost admis) ca ade­
văr al unei ordini "superioare" ,  care nu trebuie 
să tulbure - şi , de fapt, nici nu a tulburat -
ordinea afacerilor. Ceea ce s-a modificat în peri­
oada contemporană este deosebirea dintre cele 
două ordini si dintre adevărurile lor. Puterea de 
absorbţie a �ocietăţii goleşte dimensiunea artis­
tică, asimilînd elementele antagoniste ale aces­
teia. In domeniul culturii, noul totalitarism se 
manifestă tocmai printr-un pluralism armoni­
zant, in cadrul căruia operele şi adevărurile cele 
mai contradictorii coexistă în pace şi indiferenţă. 

Inaintea acestei împăcări culturale, arta şi 
literatura erau în esenţa lor alienare , întreţinînd 
şi proteguind contradicţia - conştiinţa neferi­
cită a lumii scindate, posibilităţile spulberate, 
speranţele neîmplinite , promisiunile trădate. 
Erau o forţă raţională şi cognitivă ce dezvăluia 

310 



o dimensiune a omului şi a naturii pe care realita­
tea o reprima şi o respingea. Adevărul lor consta 
in iluzia pe care o evocau, în dorinţa obstinată 
de a făuri o lume în care spaima trezită de viaţă 
este pusă în discuţie şi suspendată - învinsă prin 
recunoaşterea ei. Acesta este miracolul capodo­
perei ; este tragedia dusă pînă Ia capăt şi sfîrşitul 
însuşi al tragediei - imposibila ei soluţie. A-ţi 
trăi dragostea şi ura, a trăi ceea ce eşti înseamnă 
înfrîngere, resemnare, moarte. Crimele societăţii, 
iadul în care omul a transformat viata omului 
devin forţe cosmice de neînfrînt. ' 

Tensiunea dintre actual şi posibil este trans­
figurată într-un conflict insolubil , reconcilierea 
producîndu-se, datorită operei , la nivelul formei : 
frumosul ca "promesse de bonheur".  Forma ope­
rei conferă împrejurărilor actuale o altă dimen­
siune, in care realitatea dată apare aşa cum este. 
Astfel , ea spune adevărul despre sine ; limbaj ul 
ei nu mai este cel al decepţiei, al ignoranţei, al 
supunerii. Ficţiunea spune lucrurilor pe nume şi 
domnia lor se năruie ; ficţiunea subminează expe­
rienţa cotidiană, arătînd că ea este falsă şi muti­
lată. Arta însă nu dispune de această putere ma­
gică decît ca forţă a negării. Ea îşi vorbeşte limba 
numai atîta vreme cît trăiesc imaginile ce refuză 
şi resping ordinea exis tentă. 

Madame Borary de Flaubert se deosebeşte de 
alte romane de dragoste la fel de triste ale litera­
turii contemporane prin faptul că umilul vocabu­
lar folosit de corespondentul ei din viaţa reală 
mai cuprindea imaginile eroinei sau că ea citea 
povestiri in care mai apăreau asemenea imagini. 
Anxietatea ei era fatală deoarece nu existau 
psihanalişti, iar psihanaliştii nu existau deoarece, 
in lumea ei, nu ar fi fost capabili să o vindece. 
Ea i-ar fi respins ca pe o parte a ordinii din Y on­
ville, ordine care o distrugea. Povestea ei a fost 
"tragică" pentru că societatea în care s-a desfă­
şurat era o societate înapoiată, cu o morală sexuală 
încă neliberalizată şi o psihologie incă neinsti­
tuţionalizată. Societatea care pe atunci abia 

311  



urma să vină a urmat a "rezolva" problema di­
simulînd-o. Ar fi, desigur, absurd să pretindem că 
tragedia Doamnei Bovary sau aceea a lui Romeo 
şi Julietei şi-a găsit soluţia în democraţia mo­
dernă, dar ar fi tot atît de absurd să negăm esenţa 
istorică a tragediei. In dezvoltarea ei, realitatea 
tehnologică subminează nu numai formele tradi­
ţionale, ci şi însăşi baza alienării artistice - cu 
alte cuvinte, ea tinde să invalideze nu numai 
anumite "stiluri" ,  ci şi substanţa însăşi a artei. 

Alienarea, desigur, nu constituie singura carac­
teristică a artei. Analizarea sau chiar simpla 
enunţare a problemei depăşeşte cadrul acestei 
lucrări, totuşi putem face unele sugestii lămuri­
toare. De-a lungul a perioade întregi ale civiliza­
ţiei, arta apare ca integrată cu totul societăţii ei. 
Arta egipteană, cea elină şi cea gotică alcătuiesc 
exemple bine cunoscute ; Bach şi Mozart sînt 
si ei citati de obicei ca dovezi în favoarea laturii 
;,pozitive:' a artei. Locul ocupat de opera de artă 
în cultura pretehnologică şi bidimensională se 
deosebeste mult de cel ce-i revine într-o civiliza­
ţie unidimensională, dar alienarea caracterizează 
atît arta afirmativă cît şi pe cea negativă. 

Deosebirea hotărîtoare nu este cea psihologică, 
dintre arta făurită în bucurie si arta născută din 
durere, dintre sănătate şi nevroză, ci deosebirea 
dintre realitatea artistică şi cea socială. Ruperea 
de aceasta din urmă, încălcarea magică sau raţio­
nală a limitelor ei constituie o trăsătură esenţială 
chiar şi a artei celei mai afirmative, ea s-a înstrăi­
nat, de asemenea, chiar de publicul căruia i se 
adresează. Oricît de apropiate şi de familiare vor 
fi fost templele şi catedralele oamenilor care 
trăiau în preajma lor, un contrast înspăimîntă­
tor sau înălţător le despărţea de viaţa cotidiană 
a sclavului, a ţăranului şi a meseriaşului - poate 
chiar de a stăpînilor lor. 

Ritualizată sau nu, arta cuprinde raţionalita­
tea negării. In poziţiile ei cele mai înaintate, ea 
este Marele Refuz - protestul împotriva a ceea ce 

312 



este. Modurile în care oamenii si lucrurile sint 
determinaţi să apară, să cinte ,

' 
să răsune , să 

vorbească sint moduri de a contesta, a frînge şi a 
recrea existenţa lor. Aceste moduri de negare 
plătesc însă un tribut societăţii antagoniste de 
care sint legate. Izolat de sfera muncii în care 
societatea se reproduce pe sine şi reproduce mi­
zeria ei, universul artistic făurit de ele rămîne, 
in ciuda adevărului său, un privilegiu şi o iluzie. 

In pofida democratizării şi a popularizării , el 
s-a menţinut sub această formă in tot veacul al 
XIX-lea şi pînă in secolul nostru. "Cultura superi­
oară" care proslăveşte această alienare a artei îşi 
are propriile ei rituri şi propriul ei stil . Saloanele,  
concertele ,  opera şi teatrul au menirea să fău­
rească şi să invoce o altă dimensiune a realităţii. 
Cine le frecventează se pregăteşte ca de sărbă­
toare ; ele întrerup şi transcend experienţa coti­
diană. 

Această distantare esentială dintre arte si ordi­
nea prezentă, rn'enţinută ' în alienarea artistică, 
se reduce acum tot mai mul t datorită dezvol­
tării societăţii tehnologice. Iar odată cu desfi­
inţarea acestei distanţări Marele Refuz este, la 
rîndul lui , refuzat. "Dimensiunea cealaltă" este 
absorbită de starea de lucruri dominantă. Ope­
rele alienării sînt ele înseşi încorporate acestei 
societăţi , circulînd ca elemente esenţiale ale echi­
pamentului care împodobeşte şi psihanalizează 
starea de lucruri dominantă. Astfel , ele devin 
materiale de reclamă: asigură vinzarea, aduc 
mingiiere sau excită. 

Criticii neoconservatori ai criticilor de stinga 
ai culturii de masă îşi bat joc  de cei ce protes­
tează împotriva folosirii muzicii lui Bach ca mu­
zică de fond în bucătărie sau a vînzării la drug­
stare a operelor lui Platon şi Hegel ,  Shelley şi 
Baudelaire, Marx şi Freud. In schimb , ei insistă 
asupra faptului că clasicii şi-au părăsit mauso­
leul , revenind Ia viaţă, şi că publicul este mult 
mai instruit ca altădată. Este adevărat, dar, 
reînviind ca clasici , ei nu mai sînt ce au fost, Ii 

313 



se răpeşte forţa antagonistă, acea înstrăinare care 
era insăşi dimensiunea adevărului lor. Astfel, 
intenţia şi func ţia acestor opere s-au modificat 
fundamental . Dacă odinioară ele se aflau în con­
tradicţie cu statu quo-ul , acum această contradic­
ţie a dispărut. 

Sub raport istoric , o asemenea asimilare este 
însă prematură ; ea stabileşte o egalitate culturală, 
dar menţine , totodată, dominaţia. Societatea 
elimină prerogativele şi privilegiile culturii feudal­
aristocratice împreună cu conţinutul acesteia. 
Faptul că adevărurile transcendente ale artelor 
frumoase şi estetica vieţii şi a gîndirii erau accesi­
bile numai unui mic număr de oameni, celor bo­
gaţi şi  instruiţi , era vina societăţii represive. 
Aceas tă vină nu este însă răscumpărată de ediţi­
ile de masă, învăţămîntul general , discurile L .P. 
şi abolirea "ţinutei obligatorii" din teatre şi sălile 
de concert!. Privilegiile culturale exprimau ne­
dreptatea libertăţii, contradicţia dintre ideologie 
şi realitate, separarea rentabilităţii spirituale 
de cea materială ; ele au creat însă un domeniu 
închis, în limitele căruia adevărurile tabu puteau 
supravieţui într-o integritate abstractă - departe 
de societatea care le suprima. 

Acum această distanţare a fost înlăturată şi, 
odată cu ea , transcenderea şi punerea sub acu­
zare. Textul şi muzica au rămas, dar di stanţa 
care le prefăcea într-un "suflu venit de pe altă 
planetă" a fost abolită2• Alienarea artistică a 
devenit la fel de functională ca arhitectura noi­
lor teatre şi săli de co�cert în care se manifestă. 
Şi aici raţionalul şi răul sînt inseparabile. Arhi­
tectura nouă este , fără îndoială, mai bună, adică 
mai frumoasă şi mai practică decît monstruozi-

1 Să ne înţelegem : în sine, ediţiile de masă,  învăţă­
m întul general şi discurile L.P. sînt realmente o bine­
cuvîntare. 

2 Stefan George , în Cvartetul în fa minor de Arnold 
Schonberg. Vezi Th. W. Adorno,  Ph ilosophie der neuen 
Musik, Tiibingen , 1 949, p. 19 şi urm. 

314 



tăţile epocii victoriene. Dar ea este şi mai "inte­
grată " ,  centrul de cultură devenind o anexă a 
centrului comercial , a centrului municipal sau a 
celui guvernamental. Dominaţia îşi are propria-i 
estetică, iar dominaţia democratică are estetica 
ei democratică. Este bine că, în zilele noastre , 
aproape oricine are artele Ia îndemînă, fiindu-i sufi­
cient să apese pe un buton al aparatului de radio 
sau televiziune sau să intre într-un drugstore. 
In această răspîndire însă, artele devin roti ţe 
ale unei maşini de cultură care remodelează con­
ţinutul lor. 

Alienarea artistică piere , împreună cu celelalte 
moduri de negare, în faţa procesului raţionali Lăţii 
tehnologice. Schimbarea produsă îşi dezvăluie 
profunzimea şi gradul ei de ireversibilitate dacă 
o privim ca pe un rezultat al progresului tehnic. 
Stadiul actual redefineşte posibilităţile omului 
şi ale naturii în concordanţă cu noile mij loace 
disponibile pentru realizarea lor şi, în lumina lor, 
imaginile pretehnologice îşi pierd puterea. 

V alo are a lor de adevăr era determinată, în 
mare parte, de o dimensiune neînţeleasă şi ne­
stăpînită a omului şi a naturii , de limitele îngust e 
impuse organizării şi manipulării, de "nucleul 
insolubil" care se apunea integrării. In societatea 
industrială pe deplin dezvoltată, acest nucleu 
in solubil este tot mai mult redus de raţionalitatea 
tehnologică. Evident, transformarea fizică a 
lumii atrage după sine transformarea mentală a 
simbolurilor şi imaginilor ei, a ideilor despre ea. 
Evident, cînd oraşele ,  autostrăzile şi parcurile 
naţionale înlocuiesc satele ,  văile şi pădurile ,  cînd 
bărcile cu motor brăzdează lacurile şi avioanele 
străpung norii, domeniile acestea îşi pierd carac­
terul lor de realitate calitativ deosebită de dome­
nii ale contradicţiei. 

Contradicţia fiind lucrarea Logosului - con­
fruntarea raţională a "ceea ce nu este" cu "ceea 
ce este" - , ea trebuie să aibă un mij loc de 
comunicare. Lupta pentru acest mij loc, sau mai 

315 



degrabă lupta împotriva absorbirii lui în uni­
dimensionalitate predominantă,  este declanşată 
în eforturile artei de avangardă de a crea o în­
străinare care să facă adevărul artistic din nou 
comunicabil. 

Bertolt Brecht a schitat bazele teoretice ale 
acestor eforturi. Caracter�! totalitar al societăţii 
existente îl obligă pe autorul dramatic să se întrebe 
dacă "mai este posibilă reprezentarea lumii 
contemporane în teatru",  cu alte cuvinte repre­
zentarea ei într-un asemenea mod încît specta­
torul să recunoască adevărul pe care piesa îşi 
propune să-I comunice. Lumea actuală, răs­
punde Brecht, poate fi reprezentată astfel numai 
dacă este reprezentată ca fiind supusă schimbării3, 
ca starea de negativitate care trebuie negată. 
Iată doctrina ce trebuie învăţată, înţeleasă şi pe 
baza căreia trebuie să se acţioneze ; teatrul însă 
este şi trebuie să fie distracţie ,  plăcere. Dis­
tracţia şi învăţarea nu sînt contrarii ; distracţia 
poate fi modul de învăţare cel mai eficient. Pen­
tru a arăta ce este realmente lumea contemporană 
dincolo de vălul ideologic şi material şi cum poate 
fi ea transformată, teatrul trebuie să frîngă iden­
tificarea spectatorului cu evenimentele de pe 
scenă. Aceasta nu cere empatie şi sentiment, ci 
distanţare şi reflecţie. "Efectul de înstrăinare" 
( Verfremdungseffekt) are menirea să producă 
această disociere prin care lumea poate fi recu­
noscută aşa cum este ea. "Lucrurile cotidiene 
sînt. . .  scoase din domeniul lucrurilor de la sine 
înţelese"4• "Ceea ce este <<natural )} trebuie să 
capete pecetea insolitului. Numai aşa pot ieşi 
la iveală legile cauzalităţii"5• 

"Efectul de înstrăinare" nu-i este impus litera­
turii din afară. Dimpotrivă, el este răspunsul 
propriu al literaturii la ameninţarea unui beha-

8 Bertolt Brecht, Schriften zum Theater, Suhrkamp , 
Berlin - Frankfurt, 1 9 5 7 ,  p. 7 ,  9 .  

' Op .  cit . ,  p.  7 6  ş i  urm. 
5 Op. cit. , p. 63. 

316 



viorism total - incercarea de a salva raţionali­
tatea negativului. In această incercare , marele 
"conservator" al literaturii îşi uneşte forţele cu 
activistul radical. Paul Valery insistă asupra 
legăturii inevitabile dintre limbajul poetic şi 
negaţie. Limbajul poetic şi versurile "ne parlent 
j amais que de choses absentes"6• Ele vorbesc 
despre ceea ce, chiar dacă este absent, obsedează 
universul existent al discursului şi al comporta­
mentului, ca posibilitatea sa cea mai prohibită -
nu Cerul sau Infernul , nu Binele sau Răul , 
ci, pur şi. simplu , "le bonheur". Aşadar, limbajul 
poetic vorbeşte despre ceea ce ţine de lumea 
aceasta, despre tot ceea ce este vizibil , tangibil , 
auzibil in om şi in natură - şi despre tot ceea ce 
nu este nici văzut, nici pipăit, nici auzit. 

Creind un mediu in care se mişcă şi care înfă­
ţişează cele absente , limbajul poetic este un lim­
baj al cunoaşterii , al unei cunoaşteri însă care 
subminează pozitivul. Prin funcţia sa cognitivă, 
poezia indepline�te măreaţa sarcină a gîndirii : 
"le travail qui fait vivre en nous ce qui n'existe 
pas"7• 

A numi "lucrurile care sînt absente" înseamnă 
a frînge vraj a lucrurilor care există ; mai mult, 
înseamnă ingresiunea unei ordini diferite a lucru­
rilor in cea existentă - "le commencement d'un 
monde"8• 

Pentru a exprima această ordine diferită, care 
este transcendenţă în sînul lumii unice ,  limbajul 
poetic depinde de elementele transcendente ale 
limbajului de toate zilele9• Mobilizarea generală a 
tuturor mij loacelor de informare in scopul apără­
rii realităţii existente a uniformizat însă atit de 
mult mij loacele de exprimare incit comunicarea 

6 Paul Valery, Poesie et pensee abstraite, în OeuPres, 
voi. 1, E dition de la Pleiade, Gallimard, Paris , 1957,  
p. 1 324.  

7 Op.  cit. , p. 1 3 3 3 .  
8 Op. cit. , p .  1 3 2 7  (cu referire la limbajul muzicii) .  
9 Vezi cap . 7 .  

317 



conţinutului transcendent devine imposibilă din 
punct de ved ere tehnic. Spectrul care , de la Mal­
larme încoace , se ridica în faţa conştiinţei artis­
tice - imposibilitatea de a vorbi un limbaj ne­
reificat şi de a comunica negativul - a încetat 
să mai fie un spectru. El s-a materializat. 

Operele literare cu adevărat de avangardă co­
munică ruptura cu comunicarea. Cu Rimbaud 
şi , apoi, cu dadaismul şi suprarealismul ,  litera­
tura respinge însăşi acea structură a discursului 
care , de-a lungul istoriei culturii ,  legase limbajul 
artistic de cel cotidian. Sistemul propoziţionaJ1° 
(a cărui unitate de semnificaţie este propoziţia) 
constituia mediul în care cele două dimensiuni 
ale realităţii se puteau întîlni , puteau comunica 
şi puteau fi comunicate. Acest mijloc de expri­
mare era comun poeziei celei mai sublime şi pro­
zei celei mai vulgare. Poezia modernă însă "de­
truisait les rapports du langage et ramenait le 
discours a des stations de mots"11• 

Cuvîntul refuză dominaţia raţională şi unifica­
toare a propoziţiei. El  face să explodeze struc­
tura prestabilită a semnificaţiei şi, devenind el 
însuşi un "obiect absolut",  desemnează un univers 
intolerabil , care se autodistruge - un disconti­
nuu. Această subversiune a structurii lingvistice 
implică o subversiune a experienţei naturii : 

"Natura devine un discontinuu de obiecte soli­
tare şi înspăimîntătoare pentru că nu au decît 
legături virtuale ; nimeni nu alege pentru ele 
vreun sens privilegiat, vreo folosire sau vreun 
serviciu, nimeni nu le reduce la semnificaţia unui 
comportament mintal sau a unei intenţii , altfel 
spus a unei duioşii . . .  Aceste cuvinte-obiecte fără 
de legătură, împodobite cu toată violenţa explo­
ziei lor . . .  aceste cuvinte poetice îi exclud pe 
oameni ; nu mai există vreun umanism poetic al 

10 Vezi cap. 5 .  
u Roland Barthes , L e  Degre zero d e  l'ecriture, Editions 

du Seuil, Paris , 1953,  p. 72 ( Sublinierea mea . - H. M.).  

318 



modernitătii : discursul acesta este bîntuit de 
teroare , adică el nu-l pune pe om în legătură cu 
alţi oameni , ci cu imaginile cele mai inumane ale 
naturii : cerul , iadul , sacrul ,  copilăria, demenţa, 
materia pură etc. " 1 2• 

Materia tradiţională a artei (imagini , armonii, 
culori) nu mai apare decît sub formă de "citate" ,  
vestigii ale unei semnificaţii apuse, într-un con­
text de refuz. Astfel , tablourile suprarealiste sînt 
"întruchiparea a tot ceea ce pozitivitatea acoperă 
cu un tabu, pentru că îi reaminteşte mereu pro­
pria ei reificare şi faptul că iraţionalitatea raţio­
nalităţii ei nu constituie punctul ei final. Supra­
realismul colecţionează ceea ce pozitivitatea îi 
refuză omului ; deformările sînt mărturii ale 
efectelor interdicţiei asupra obiectului dorinţei. 
Datorită lor suprarealismul a salvat formele 
învechite , acel album de idiosincrasii în care se 
risipeşte revendicarea fericirii care li se refuză 
oamenilor în propria lor lume tehnificată"13• 

Opera lui Bertolt Brecht păstrează acea "pro­
messe de bonheur" continută în romantă si 
kitsch (clar de lună şi m�re albastră ; melodie Şi 
sweet home; dragoste şi fidelitate) ,  transformînd-o 
în ferment politic. Personaj ele sale cîntă paradise 
pierdute şi nădej di neuitate ( " Iubitule, vezi luna 
deasupra Soho-ului ? " ,  "Dar într-o zi - şi ziua 
era albastră . . .  ", "La început era în fiecare zi 
duminică",  " Şi o corabie cu opt vele" , "Bătrîna 
Lună din Bilbao, Acolo unde mai face să iubeşti") .  
Cîntecele au ca temă cruzimea, lăcomia, exploa­
tarea, înşelăciunea, minciuna. Cei dezamăgiţi 
cîntă despre dezamăgirea lor, dar îi află ( sau i-au 
aflat) cauzele şi numai aflînd cauzele (şi modul 
de a le combate) regăsesc adevărul visului lor. 

12  Op . cit . ,  p .  7 3 .  
13 Th .  W. Adorno,  Noten zur Literatur, Suhrkamp , 

Berlin - Frankfurt, 1 95 8 ,  p .  1 60 .  

319  



Eforturile de a redobîndi Marele Refuz in 
limbajul literaturii sînt fatalmente absorbite 
de către ceea ce ele contestă. A vangardiştii şi 
beatnik-ii, în calitatea lor de clasici moderni, au în 
comun funcţia de a-i distra pe oamenii de bună­
voinţă, fără a primej dui conştiinţa lor împăcată. 
Această absorbţie este justificată prin progresul 
tehnic , iar refuzul este respins de uşurarea mize­
riei în societatea industrială avansată. Lichidarea 
culturii superioare constituie un efect secundar 
al victoriei repurtate asupra naturii şi al înlătu­
rării progresive a lipsurilor. 

Invalidînd imaginile cele mai preţuite ale trans­
cendenţei prin încorporarea lor în realitatea coti­
diană omniprezentă, societatea aceasta arată in 
ce măsură conflictele insolubile devin maniabile -
in ce măsură tragedia şi romanţa, visele şi 
anxietăţile arhetipale devin susceptibile de o so­
lutie tehnică sau de disolutie. Psihiatru! îi tra­
tează pe toţi Don Juanii, 'Romeii, H amleţii şi 
Fauştii , aşa cum îl tratează pe Oedip - şi îi 
vindecă. Stăpînii lumii îşi pierd trăsăturile meta­
fizice. Apariţia lor pe micul ecran, la conferinţe 
de presă, în parlament şi la audieri publice se 
pretează cu greu spectacolului dramatic, excep­
tînd cazul publicităţiil4, pe cîtă vreme consecin­
ţele faptelor lor depăşesc orizontul dramei. 

Directivele de inumanitate şi nedreptate sînt 
date de o birocraţie organizată raţional , al cărei 
centru vital rămîne însă nevăzut. Sufletul contine 
puţine secrete şi năzuinţe care nu pot fi discutat� , 
analizate sau votate în mod raţional . Singurătatea,  
condiţia însăşi care-I susţine pe individ in com­
baterea şi depăşirea societăţii sale,  a devenit 
imposibilă sub raport tehnic. Analizele logice şi 
lingvistice demonstrează că vechile probleme 
metafizice sînt probleme iluzorii ; căutarea "sem­
nificaţiei" lucrurilor poate fi reformulată drept 

14 Eroul revoluţionar l egendar, capabil să sfide ze pînă 
şi televiziunea şi presa,  mai exis tă ; lumea sa este cea a 
ţărilor "subdezvoltate".  

320 



căutare a semnificaţiei cuvintelor, iar universul 
existent al discursului şi al comportamentului 
po ate furniza criterii perfect adecvate răspunsu­
lui. 

Orice scăpare este făcută imposibilă de un uni­
vers raţional prin înseşi ponderea şi posibilităţile 
aparatului său. In relaţia sa cu realitatea vieţii 
cotidiene , cultura superioară a trecutului însemna 
numeroase lucruri : opoziţie şi podoabă, strigăt 
de protest şi resemnare. Dar ea era , totodată, 
aparenţa imperiului libertăţii : refuzul de a se 
conforma. Un asemenea refuz nu poate fi blocat 
fără o compensaţie care să pară mai mulţumi­
toare decît refuzul însuşi. 

Invingerea şi unificarea contrariilor, care îşi 
găsesc triumful ideologic în transformarea cul­
turii superioare în cultură populară, se produc 
pe baza materială a unei satisfaceri sporite. Pe 
aceeaşi bază devine posibilă o amplă şi rapidă 
desublimare. 

Alienarea artistică este sublimare. Ea creează 
imaginile unor condiţii ireconciliabile cu Princi­
piul statornicit al Realităţii, dar care , în calitatea 
lor de imagini culturale ,  devin tolerabile ,  ba chiar 
constructive şi u tile. Acest univers imagistic este 
acum invalidat. Incorporarea lui în bucătărie, 
în birou, în prăvălie , vehicularea lui comercială 
în interesul afacerilor şi de dragul hazului sînt, 
într-un sens, desublimare - înlocuirea recom­
pensei mediate printr-o recompensă imediată. 
Este vorba însă de o desublimare infăptuită de 
pe "poziţii de forţă" de către o societate ce-şi 
poate îngădui să fie mai generoasă ca înainte, 
deoarece interesele ei au devenit motorul cel mai 
intim al cetăţenilor şi bucuriile oferite de ea pro­
movează coeziunea socială şi mulţumirea. 

Principiul Plăcerii absoarbe Principiul Reali­
tăţii ; sexualitatea este eliberată (sau, mai bine 
zis, liberalizată) în forme constructive sub ra­
port social. Această noţiune implică faptul că 

321 



există moduri de desublimare represivă15, faţă 
de care pulsiunile şi scopurile sublimate conţin 
o deviere mai pronunţată, mai multă libertate, 
un refuz mai pronunţat de a respecta tabuurile 
sociale. O astfel de desublimare represivă pare, 
intr-adevăr, a avea loc în sfera sexuală, iar aici, 
ca şi in desublimarea culturii superioare , ea apare 
ca un efect secundar al controlului exercitat de 
către societate asupra realităţii tehnologice, con­
trol care extinde libertatea, dar intensifică domi­
naţia. 

Vom inţelege mai lesne legătura dintre desu­
blimare şi societatea tehnologică dacă vom ana­
liza cum s-a modificat utilizarea de către societate 
a energiei instinctuale. 

In această societate, nu întreg timpul cheltuit 
pe maşini şi cu maşini este timp de muncă (adică 
o trudă neplăcută dar necesară) şi nu intreaga 
energie economisită de maşină este forţă de muncă. 
Maşinismul a "economisit" şi libidoul, - ener­
gia Instinctelor Vieţii - cu alte cuvinte , l-a exclus 
din modurile anterioare de realizare. In aceasta 
constă sîmburele de adevăr al contrastului ro­
mantic dintre călătorul modern şi poetul sau 
meşteşugarul hoinar, dintre banda rulantă şi arti­
zanat, dintre oraş şi sat, dintre pîinea de fabrică 
şi cea de casă, dintre barca cu pînze şi barca cu 
motor etc. Ce-i drept, această lume romantică, 
pretehnică era impregnată cu suferinţe, trudă, 
imoralitate , iar acestea, la rîndu-le, constituiau 
fundalul oricărei plăceri şi bucurii. Şi totuşi 
exista un "peisaj " ,  un mediu de experienţă 
libidinală, care a dispărut. 

Odată cu dispariţia lui (ea însăşi o premisă 
istorică a progresului) ,  o întreagă dimensiune a 
activităţii şi pasivităţii umane a fos t  deerotizată. 
Mediul înconjurător, din care individul îşi putea 
extrage plăcere - pe care îl putea cathectiza 

15 Vezi lucrarea mea Eros and Civilization,  Beacon 
Press, Boston , 1 95� ,  cap. 10 .  

322 



ca aducător de satisfacţii aproape ca o zonă 
extinsă a corpului - ,  a fost riguros restrins. Ca 
urmare "universul" cathexisului libidinal s-a re­
strîns corespunzător. Efectul este o localizare şi 
contracţie a libidoului , reducerea experienţei 
şi satisfacţiei erotice la experienţa şi satisfacţia 
sexuală16• 

Comparaţi , de exemplu, actul erotic pe o pa­
jişte cu cel dintr-un automobil, plimbarea îndră­
gostiţilor în afara oraşului cu plimbarea pe o 
stradă din Manhattan. In primele cazuri, mediul 
înconjurător participă şi invită la cathexisul 
libidinal si tinde să fie erotizat. Libidoul trans­
cende zo�ele imediat erogene - un proces de 
sublimare nerepresivă. Un mediu mecanizat pare, 
dimpotrivă, să blocheze o astfel de autotranscen­
dere a libidoului. Oprit în încercarea lui de a ex­
tinde domeniul satisfacţiei erotice,  libidoul devine 
mai puţin "polimorf",  mai puţin capabil de ero­
tism dincolo de sexualitatea localizată, iar aceasta 
din urmă este intensificată. 

Micşorînd astfel energia erotică şi intensificînd-o 
pe cea sexuală, realitatea tehnologică limitează 
raza de acţiune a sublimării. Ea reduce,  de aseme­
nea, nevo ia de sublimare. In aparatul mintal, 
tensiunea dintre ceea ce este dorit si ceea ce este 
îngăduit pare sensibil scăzută, iar Principiul 
Realităţii nu mai pare să reclame o transformare 
totală şi dureroasă a nevoilor instinctuale. Indivi­
dul trebuie să se adapteze unei lumi care nu 
pare să pretindă negarea nevoilor sale cele mai 
lăuntrice - o lume care nu este în esenţă ostilă. 

Organismul este astfel precondiţionat pentru 
acceptarea spontană a ceea ce îi este oferit. 
Intrucit libertatea mai mare provoacă mai de­
grabă o contracţie decît o extindere şi o dezvol­
tare a nevoilor instinctuale ,  ea acţionează mai 

16 Conform terminologiei ultimelor opere ale lui Freud, 
sexualitatea înseamnă impuls parţial "specializat" , iar 
Eros impuls al întregului organism. 

323 



degrabă în faroarea decît împotrira statu quo­
ului represiunii generale , s-ar putea vorbi chiar 
despre "o desublimare instituţionalizată". Aceasta 
din urmă pare a fi un factor extrem de important 
în formarea personalităţii autoritare din epoca 
noastră. 

S-a constatat adesea că civilizatia industrială 
avansată operează cu un grad mai �are de liber­
tate sexuală - "operează" in sensul că aceasta 
din urmă devine o valoare negociabilă şi un 
factor* al moravurilor sociale. Fără a inceta să 
fie un instrument al muncii, trupul este autorizat 
să-şi expună trăsăturile sexuale în universul 
cotidian al muncii şi în raporturile de muncă. 
Aceasta este una din marile performanţe ale 
societăţii industriale ; ea a fost posibilă pentru că 
munca fizică grea şi murdară s-a redus, pentru că 
îmbrăcămintea frumoasă şi ieftină, cosmetica şi 
igiena corporală au ajuns la îndemîna oricui, 
pentru că publicitatea are cerinţele ei. Funcţio­
narele şi vînzătoarele "sexy",  cadrele medii şi 
vînzătorii chipeşi şi viguroşi au devenit mărfuri 
uşor vandabile , iar amantele atrăgătoare , care 
altădată constituiau privilegiul regilor, prinţilor 
şi lorzilor, le înlesnesc cariera chiar şi bărbaţilor 
care au o poziţie mai modestă în lumea afacerilor. 

Funcţionalismul, imbrăcind hainele artei, fa­
vorizează această tendinţă. Magazinele şi birou­
rile se deschid spre lume prin vitrine uriaşe şi 
pereţi de sticlă, etalîndu-şi personalul ; in inte­
rior dispar tejghelele înalte şi pereţii despărţitori 
netransparenţi. Bariera care altădată despărţea 
viaţa particulară de cea publică a căzut în marile 
imobile cu apartamente şi în vilele suburbane, 
îngăduind tuturor oamenilor căsătoriţi să desco­
pere însuşirile atrăgătoare ale altor soţi şi altor 
soţii .  

* Joc de cuvinte în originalul american. Factor (engl . ) 
are mai multe semnificaţii , printre care şi cea de mijlocitor, 
samsar. - Nota trad. 

324 



Această socializare nu contrazice, ci comple­
tează deerotizarea mediului înconjurător. Sexul 
este integrat în relaţiile de muncă şi în relaţiile 
cu publicul, devenind astfel mai susceptibil de 
satisfacţie (controlată). Progresul tehnic şi con­
fortul mărit îngăduie introducerea sistematică a 
componentelor libidinale în producţia şi schimbul 
de mărfuri. Oricît de controlată ar fi mobilizarea 
energiei instinctuale (care, uneori, ajunge chiar 
să fie o organizare ştiinţifică a libidoului) ,  oricît 
ar sprijini statu quo-ul, ea îi procură individului 
manipulat aceeaşi plăcere pe care o resimte go­
nind cu barca cu motor sau cu automobilul, sau 
împingînd o maşină electrică de tuns iarba. 

Această mobilizare şi administrare a libidoului 
explică, poate, în mare măsură supunerea volun­
tară, absenţa de teroare, armonia prestabilită 
dintre trebuinţele individului şi dorinţele, scoru­
rile si năzuintele considerate utile societătii. In­
frîngerea politică şi tehnologică a factorilor' trans­
cendenţi din existenţa umană, fenomen atît de 
caracteristic pentru civilizaţia industrială avan­
sată, se afirmă aici în sfera instinctuală : satis­
facţia se produce într-un mod care generează 
supunerea şi slăbeşte raţionalitatea protestului. 

Se lărgeşte considerabil aria satisfacţiei social­
mente admisibile şi dezirabile, dar prin această 
satisfacţie Principiul Plăcerii este redus, fiind 
lipsit de revendicările ireconciliabile cu societatea 
existentă. Plăcerea astfel ajustată generează supu­
nere. 

Contrar plăcerilor inerente unei desublimări 
ajustate, sublimarea menţine conştiinţa renunţă­
rilor pe care societatea represivă le impune indi­
vidului şi astfel menţine nevoia de eliberare. 
Evident, orice sublimare este impusă de puterea 
societăţii, dar conştiinţa nefericită a acestei pu­
teri se întrezăreşte deja în alienare. Sublimarea 
acceptă, desigur, barierele sociale ridicate în 
calea satisfacerii instinctuale, dar ea şi trece din­
colo de ele. 

325 



Cenzurînd inconstientul si înrădăcinînd in individ 
o conştiinţă, Supra-Eul il cenzurează şi pe cenzor, 
deoarece conştiinţa evoluată înregistrează săvîrşi­
rea păcatului nu numai la nivelul individului însuşi , 
ci şi la nivelul societăţii. Dimpotrivă, pierderea de 
conştiinţă datorită libertăţilor de satisfacţie pe care 
le acordă o societate lipsită de libertate generează o 
conştiinţă fericită , care uşurează acceptarea nelegiu­
irilor acestei societăti. Semn că autonomia si lucidi­
tatea sînt în declin. Sublimarea preti�de un 
înalt grad de autonomie şi luciditate ; ea este me­
diere intre conştient şi inconştient, între procese 
primare şi procese secundare, între intelect şi 
instinct, renunţare şi revoltă. In formele sale cele 
mai rafinate, de pildă în opera de artă, sublimarea 
devine forţa cognitivă care biruie refularea, tot­
odată supunîndu-i-se. 

In lumina funcţiei cognitive a acestui mod de 
sublimare, desublimarea crescîndă din societatea 
industrială avansată îsi dezvăluie functia efectiv 
conformistă. Eliberar�a sexualităţii (şi' a agresi­
vităţii) eliberează în mare măsură pornirile ins­
tinctuale de nefericirea şi nemulţumirea care pun 
în lumină puterea represivă a universului exis­
tent al satisfacţiei. Există, desigur, o nefericire 
omniprezentă, iar conştiinţa fericită este destul 
de fragilă - doar un strat subţire sub care se 
află spaima, frustraţia , dezgustul. Această 
nefericire se pretează uşor mobilizării politice ; 
neputîndu-se desfăşura pe planul conştient, ea 
poate să devină un rezervor instinctual pentru 
un nou mod fascist de a trăi şi a muri. Există 
însă şi multe modalităţi prin care nefericirea 
din spatele conştiinţei fericite poate fi transformată 
într-un izvor de putere şi coeziune în folosul ordinii 
sociale. Astăzi conflictele individului nefericit par 
mult mai vindecabile decît cele care reprezentau 
pentru Freud " insatisfacţia în cadrul civilizaţiei" 
şi par să fie mai adecvat definite prin prisma 
"personalităţii nevrotice a epocii noastre" decît 
prin prisma eternei lupte dintre Eros şi Thanatos. 

326 



Modul în care desublimarea controlată poate să 
slăbească revolta instinctuală împotriva Princi­
piului Realităţii existente este ilustrat de con­
trastul dintre reprezentarea sexualităţii în litera­
tura clasică şi romantică şi reprezentarea ei in 
literatura noastră contemporană. Dacă alegem 
dintre nenumăratele opere care , atît prin conţinu­
tul cît şi prin forma lor, sînt determinate de anga­
j area erotică, citeva exemple cît se poate de 
deosebite prin esenţa lor cum sînt: Fedra de Ra­
cine , Afinităţile elect ire de Goethe, Florile răului 
de Baudelaire , Anna Karenina de Tolstoi, sexua­
litatea apare constant într-o formă puternic 
sublimată, "mediată", reflexivă, dar in această 
formă ea este absolută, intransigentă, necondi­
ţionată. Domeniul lui Eros este, de la început, şi 
cel al lui Thanatos. Implinirea este distrugere 
nu in sens moral sau sociologic, ci în sens onto­
logic. Ea este dincolo de Bine şi Rău, dincolo de 
morala socială, rămînînd astfel dincolo de juris­
dicţia Principiului Realităţii existent, pe care 
acest Eros îl refuză şi il aruncă în aer. 

Dimpotrivă, sexualitatea desublimată este 
agresivă la alcoolicii lui O 'Neill şi furioşii lui 
Faulkner, în Un tramrai numit dorinţă, in Pisica 
pe acoperişul fierbinte , în Lolita, in toate povesti­
rile despre orgiile din Hollywood şi New York şi 
aventurile gospodinelor din suburbii. Este ceva 
infinit mai realist , mai îndrăzneţ, mai neinhibat. 
Această sexualitate este o parte integrantă a 
societăţii în care se manifestă, dar niciodată o 
negare a acesteia. Ceea ce se petrece este , desi­
gur, sălbatic şi obscen, . viguros şi savuros ,  intru 
totul imoral , şi tocmai de aceea este absolut ino­
fensiv. 

Eliberată de forma sublimată care era însuşi 
simbolul viselor ei ireconciliabile - formă care 
este stilul , limbajul povestirii - ,  sexualitatea 
devine subiectul obişnuit al bestseller-urilor asu­
pririi. Despre nici una din eroinele "sexy" ale lite­
raturii contemporane nu s-ar putea spune ceea 

327 



ce Balzac scria despre curtezana Esther, şi anume 
că îi era proprie acea tandreţe care înfloreşte 
numai în infinit. Societatea noastră transformă 
tot ceea ce atinge într-un izvor potenţial de pro ­
gres şi exploatare , de trudă şi satisfacţii, de liber­
tate şi asuprire. Sexualitatea nu constituie o 
excepţie. 

Noţiunea de desublimare controlată ar putea 
să implice posibilitatea unei eliberări simultane 
a sexualităţii şi agresivităţii refulate, posibilitate 
care pare incompatibilă cu conceptul freudian de 
cuantum fix de energie pulsională care se imparte 
intre cele două instincte primare. După Freud,  
potenţarea sexualităţii (libido) ar  provoca in mod 
necesar slăbirea agresivităţii ,  ş i  viceversa. Totuşi 
dacă eliberarea libidoului, ingăduită şi chiar 
incurajată de societate , ar fi eliberarea unei 
sexualităţi parţiale şi localizate , ea ar echivala 
cu o efectivă comprimare a energiei erotice , iar 
această desublimare ar fi compatibilă cu creş­
terea formelor agresivităţii, atit a celor nesubli­
mate cit şi a celor sublimate. Agresivitatea se 
extinde in societatea industrială actuală. 

A atins oare această agresivitate un asemenea 
grad de normalitate incit indivizii se obişnuiesc 
cu primej dia de a fi ei insisi nimiciti si dezinte­
graţi , ca stare normală � '

pregătirii iiaţionale ? 
Ori se explică această acceptare prin neputinţa 
de a face mare lucru ? În orice caz , primejdia dis­
trugerii de către om - distrugere evitabilă -
a devenit o componentă normală a bagajului 
mintal şi material al individului, astfel incit ea 
nu mai poate servi la condamnarea sau respinge­
rea sistemului social existent. Mai mul(: ca parte 
integrantă a acestui bagaj , această ameninţare 
poate să-i lege pe oameni şi mai mult de sistem. 
Legătura economică şi politică dintre duşmanul 
absolut şi nivelul de trai ridicat (şi nivelul dorit 
al ocupării forţei de muncă ! )  este destul de lim­
pede, dar şi destul de raţională pentru a fi accep­
tată. 

328 



Admiţind că Instinctul Distrugerii (in ultimă 
analiză :  Instinctul Morţii) constituie o compo­
nentă amplă a energiei care alimentează subju­
garea tehnică a omului şi a naturii , reiese că 
posibilitatea crescindă a societăţii de a manipula 
progresul tehnic sporeşte şi capacitatea ei de a 
manipula şi controla acest instinct, adică de a-l 
satisface in mod "productiv". Astfel , coeziunea 
socială s-ar consolida la nivelul instinctelor celor 
mai adinci. Pericolul cel mai grav, ba chiar 
dezlănţuirea unui război ar fi atunci primite nu 
numai cu o acceptare lipsită de speranţă, ci şi 
cu aprobarea instinctuală a victimelor. In acest 
domeniu, de asemenea, ar fi vorba de o desu­
blimare controlată. 

Desublimarea instituţionalizată apare astfel ca 
unul din aspectele "biruirii transcendenţei" de 
către societatea unidimensională. Tot asa cum 
societatea noastră tinde să reducă, bâ chiar 
să absoarbă opoziţia (diferenţa calitativă ! )  din 
domeniul politicii şi al culturii superioare , tot 
astfel procedează ea şi in sfera instinctuală. Re­
zultatul este atrofierea organelor mintale capa­
bile să sesizeze contradicţiile şi alternativele, iar 
in cadrul unicei dimensiuni care rămîne- ra­
ţionalitatea tehnologică - conşti inţa fericită 
ajunge să predomine. 

Ea reflectă credinţa că ceea ce este real este 
raţional şi că sistemul existent este cel care, in 
ciuda a orice, imparte bunurile. Oamenii sînt 
făcuţi să vadă în aparatul de producţie agentul 
eficient al gindirii şi acţiunii , căruia pot să-i 
cedeze gindirea şi acţiunea lor personală. Iar 
in acest transfer aparatul işi asumă şi rolul de 
agent moral. Conştiinţa este absolvită prin rei­
ficare, prin invocarea necesităţii generale a lu­
crurilor. 

In cadrul acestei necesităţi generale nu mai 
e loc pentru vină. Un singur om poate să dea 
semnalul in urma căruia sint nimiciţi sute şi 

329 



mii de oameni şi apoi să lepede orice remuşcare 
şi să trăiască fericit mai departe. Puterile occi­
dentale antifasciste care au învins fascismul 
pe cîmpul de luptă, profită de cuceririle savanţilor, 
generalilor şi inginerilor nazişti ; ele au avantajul 
istoric al celui venit mai tirziu. Ceea ce a început 
sub forma lagărelor de concentrare se transformă 
in antrenarea oamenilor pentru condiţii anor­
male - o existentă subterană si consumul zil­
nic de alimente r

'
adioactive. u� preot creştin 

declară că faptul de a-l împiedica cu toate mij ­
loacele posibile pe vecin să pătrundă în adăpos­
tul nostru antiatomic nu contravine nicidecum 
principiilor creştine. Un alt preot creştin de­
clară, dimpotrivă, că o asemenea atitudine con­
travine totuşi principiilor creştine. Cine are 
dreptate ? O dată mai mul t raţionalitatea teh­
nologică se pretinde a fi neutră, în afara politicii 
şi mai presus de aceasta - pretenţie nesinceră, 
deoarece în ambele cazuri ea face j ocul politicii 
de dominare . 

"Universul lagărelor de concentrare . . .  [nu con­
stituia] o societate monstruoasă în mod excep­
ţional . Am văzut în el imaginea sau ,  intr-un 
fel , chintesenţa universului social infernal în 
care sîntem cufundaţi zilnic dintotdeauna" 17• 

Se pare că şi cele mai odioase transgresiuni 
pot fi reprimate astfel încît să nu mai prezinte 
o primej die pentru societate - cel puţin cît 
priveşte scopurile ei practice. Sau, dacă erupţia 
lor provoacă tulburări funcţionale unui individ 
(cum a fost cazul unuia din piloţii de la Hiro -

17 E. Ionesco, în Nouvelle R evue franţaise, iulie 1956.  
lntr-un studiu al  RAND din 1959 (RM-2206-RC) ,  Herman 
Kahn propune "să se întocmească un studiu despre su­
pravieţuirea populaţiei în medii asemănătoare cu adăpos­
turile ticsite (lagărele de concentrare, vagoanele de măr­
furi folosite de beligeranţi pentru transportul unui mare 
număr de oameni , navele de transportat trupe, închisorile 
suprapopulate . . . etc. ) .  S-ar putea găsi unele principii 
călăuzitoare care să fie adoptate Ia programul construirii 
de adăposturi". 

330 



shima) ,  ea nu tulbură nicidecum funcţionarea 
societăţii . Iar de tulburarea individului se ocupă 
un spital de boli mintale. 

Conştiinţa fericită nu are limite ; ea organi­
zează jocuri de-a moartea şi schilodirea, în ca­
drul cărora distracţia, munca in echipă şi im­
portanţa strategică se unesc intr-o armonie ren­
tabilă. In RANDOM NEWS (voi. 9, nr. 1 ) ,  sub 
titlul Mai bine teafăr decît nenorocit, Rand 
Corporation, institut de cercetări din California 
de Sud, care îmbină cercetarea ştiinţifică şi pro­
blemele militare cu traiul intr-o climă plăcută 
şi plăcerile vieţii , descrie asemenea jocuri intr-un 
stil de o naivitate dezarmantă. Rachetele vij îie, 
bomba H aşteaptă, navele spaţiale zboară, iar 
problema este "cum să ne apărăm ţara şi lumea 
liberă ?"  In toate acestea, planificatorii mili­
tari sint îngrij oraţi, deoarece "costul asumării 
riscului, al comiterii unei erori in cursul experi­
enţelor ar putea să fie foarte ridicat".  Dar aici 
intervine RAN D ;  RAN D sare in aj utor, şi pe 
scenă apar lozinci ca " RAND nu greşeşte nici­
odată". Scena pe care se desfăşoară toate acestea 
este in văzul tuturora. Pe această scenă, "lumea 
devine o hartă, rachetele simple simboluri" (tră­
iască forţa liniştitoare a simbolurilor ! ) ,  iar răz­
boaiele devin numai (numai ! )  proiecte şi calcule 
aşternute pe hirtie . . .  " 

Cu ajutorul acestui spectacol , RAND a trans­
format lumea intr-un j oc tehnologic pasionant, 
iar noi putem fi liniştiţi : "planificatorii militari 
pot dobindi o experienţă <<sintetică >> valoroasă 
fără nici un risc" .  

Jocul 

Cine vrea să înţeleagă j ocul trebuie să ia parte 
la el, căci "înţelegerea rezultă din experienţă". 

Intrucit participanţii la acest joc provin din 
aproape fiecare sector al RAND-ului, precum 
şi din forţele aeriene, echipa Albaştrilor poate 
fi alcătuită dintr-un fizician, un inginer, un 

331 



economist. Echipa Roşiilor este compusă in ace­
lasi fel. '

Prima zi va fi consacrată unei convorbiri cu 
participarea tuturor jucătorilor despre natura 
j ocului şi învăţării regulilor lui. După ce echi­
pele de jucători şi-au ocupat locurile in jurul 
hărţii , fiecare in camera sa, j ocul incepe. Con­
ducătorul j ocului dă fiecărei echipe platforma 
ei politică. Redactate de obicei de către un mem­
bru al grupului de control ,  aceste platforme 
conţin o apreciere a situaţiei mondiale in momen­
tul în care se desfăşoară jocul , unele informaţii 
despre politica echipei adverse, obiectivele pe 
care trebuie să le atingă echipa şi bugetul echi­
pei. (Pentru a putea cerceta o gamă cit mai mare 
de posibilităţi strategice , politica se schimbă cu 
fiecare j oc . )  

In j ocul nostru ipotetic , obiectivul echipei 
Albaştrilor este de a-şi păstra, in tot timpul par­
tidei, o mare capacitate de intimidare , adică o 
forţă capabilă să răspundă echipei Roşiilor astfel 
încît aceasta să nu rişte un atac. (Echipa Al­
baştrilor primeşte, de asemenea, unele informaţii 
despre politica Roşiilor. ) 

Echipa Roşiilor îşi propune să dobîndească 
superioritatea de forţe asupra Albaştrilor. 

Bugetele celor două echipe sînt calculate pe 
baza bugetelor actuale de apărare . . .  

Aflăm cu bucurie că jocul s -a  jucat la RAND 
încă din 1961 , "jos la subsol , in labirint, undeva 
sub snack-bar" şi că "pe pereţii camerelor re­
zervate Rosiilor si Albastrilor sint afisate inven­
tarele armeior şi �aterial�lui cumpărat de echipe . . .  
Aproximativ şaptezeci de articole în  total".  Un 
conducător de joc  explică regulile ,  căci, deşi 
"regulamentul împreună cu diagramele şi ilus­
traţiile are 66 de pagini" , în cursul j ocului se 
ivesc inevitabil probleme. Conducătorul jocului 
mai îndeplineşte o funcţie importantă : "fără a-i 
preveni pe jucători , el dezlănţuie războiul pen­
tru a-şi da seama de eficacitatea forţelor mili-

332 



tare prezente" .  Deodată indicaţia sună astfel : 
"Cafea, cozonac şi idei".  Relaxaţi-vă ! " Jocul 
parcurge apoi toate etapele - pînă în 1972, 
cînd ia capăt. Cele două echipe îşi îngroapă ra­
chetele şi se adună pentru a-şi sorbi cafeaua 
însoţită de cozonac în timpul şedinţei zise <<post­
mortem >>" .  Dar să nu ne relaxăm prea mult : 
"Există în lumea reală o situaţie care nu poate 
fi transpusă în acest joc" ,  iar această situaţie 
este "negocierea" . Pentru acest lucru sîntem re­
cunoscători : singura speranţă pe care ne-o oferă 
situaţia mondială reală se află în afara razei 
de actiune a RAN D-ului. 

După cum se vede, sentimentul de vinovăţie 
nu-şi are locul în conştiinţa fericită, iar de con­
ştiinţă se ocupă calculul. Cînd este în joc între­
gul , nu mai există nici o crimă, cu excepţia celei 
de a respinge întreguJ. sau a nu-l apăra. Crima, 
vina, sentimentul de vinovăţie au devenit o 
problemă particulară. Freud a găsit în psihicul 
individului crimele omenirii, iar în istoricul ca­
zului individual istoria întregului. Această le­
gătură fatală este cu succes reprimată. Cei care 
se identifică cu întregul ,  cei instalaţi ca lideri 
şi apărători ai acestui întreg, pot face greşeli , 
dar nu pot face rău - ei nu sînt vinovaţi. Ei 
pot redeveni vinovaţi în clipa în care această 
identificare nu mai are loc , iar ei vor fi dispărut. 



SPRE ADMI N I STRAREA 
TOTALĂ 

Comunicarea funcţională este numai stratul 
exterior al universului unidimensional in care 
omul este dresat să uite , să traducă negativul 
in pozitiv, astfel încît să poată funcţiona mai de­
parte , împuţinat dar apt pentru muncă şi cu 
un randament destul de Jmn. Instituţiile liber­
tăţii de exprimare şi ale libertăţii de gîndire nu 
stingheresc coordonarea mintală cu realitatea 
existentă. De fapt, are loc o redefinire totală a 
gîndirii înseşi , a funcţiei şi conţinutului ei. Coor­
donarea individului cu societatea sa afectează 
pînă şi acele straturi ale spiritului unde sînt 
elaborate înseşi conceptele menite să cuprindă 
realitatea existentă. Aceste concepte sînt îm­
prumutate din tradiţia intelectuală şi sînt tra­
duse in termeni operaţionali : această traducere , 
slăbind puterea negativă a gîndirii , reduce ten­
siunea dintre gîndire şi realitate. 

Este vorba aici de o dezvoltare filozofică ; 
pentru a arăta in ce măsură ea rupe cu tradiţia, 
analiza va trebui să devină tot mai abstractă 
şi ideologică. Tocmai sfera cea mai depărtată de 
concretul social poate arăta cel mai limpede cît 
de mult a fost subjugată de către societate. In 
plus, analiza va trebui să pătrundă în istoria 
tradiţiei filozofice şi să încerce să descopere ten­
dinţele care au provocat ruptura. 

Inainte însă de a aborda analiza filozofică şi 
ca o tranziţie spre un domeniu mai abstract şi 

334 



teoretic , voi cita pe scurt două exemple (după 
părerea mea reprezentative) luate din sfera in­
termediară a cerce Lării empirice , legate nemij ­
locit de anumite condiţii caracteristice ale socie­
tăţii industriale avansate. Problemele pe care 
le tratăm ţin oare de limbaj sau de gîndire , de 
cuvinte sau de concepte ? Analiza este oare lin­
gvistică sau epistemologică ? Subiectul nostru nu 
suferă distincţii academice atît de nete. Separarea 
analizei pur lingvistice de analiza conceptuală este 
ea însăşi expresia reorientării gîndirii, pe care ca­
pitolele următoare se vor strădui să o explice. 
Intrucit critica ce urmează cercetării empirice 
are menirea să pregătească analiza filozofică şi 
stă sub semnul ei, o precizare prealabilă a sen­
sului termenului de "concept" (pe care este ba­
zată critica) mi se pare o in troducere potrivită. 

"Conceptul" desemnează reprezentarea min­
tală a ceva ce este înţeles ,  cuprins , cunoscut ca 
rezultat al unui proces de reflec ţie. Acel ceva 
poate fi un obiect din practica de toate zilele, 
o situaţie, o societate , nn roman. Atunci cînd 
sînt cuprinse (begrif{en ; au{ ihren Begriff ge­
bracht ) , aceste obiec te devin obiecte de gîn­
dire, şi ca atare conţinutul şi semnificaţia aces­
tora sînt totodată identice cu obiectele reale ale 
experienţei imediate şi deosebite de acestea. 
Sînt "identice" întrucît conceptul desemnează 
acelaşi lucru ; "deosebite" întrucît conceptul 
es te rezultatul unei reflecţii care a înţeles lucrul 
în contextul (şi în lumina) altor lucruri, care nu 
apar în experienţa imediată şi care "explică" 
lucrul (mediere) .  

Dacă conceptul nu desemnează niciodată un 
anume lucru concret şi dacă el este întotdeauna 
abstract şi general , aceasta se întîmplă pentru 
că conceptul cuprinde mai mult şi altceva decît 
un lucru particular : o condiţie sau relaţie uni­
versală care este esenţială acestui lucru parti­
cular şi care determină forma sub care apare ca 
obiect concret al experienţei. Dacă conceptul 

335 



oricărui lucru concret este produsul unei clasi­
ficări , organizări şi abstractizări mintale , aceste 
procese mintale duc la "cuprinderea" lucrului nu­
mai în măsura în care reconstituie lucrul particular 
în condiţia şi relaţia lui universală, trecînd astfel 
dincolo de aparenţa lui imediată, înspre reali­
tatea lui. 

Totodată toate conceptele cognitive au o sem­
nificaţie tranzitivă : ele trec dincolo de referirile 
descriptive, la fapte particulare. Iar dacă fap­
tele sînt cele ale societăţii, conceptele cognitive 
trec şi ele dincolo de orice context particular al 
faptelor, pătrunzînd în procesele şi condiţiile 
care stau la baza societăţii respective şi care 
sînt parte integrantă a tuturor faptelor particu­
lare , constituind, menţinînd şi distrugînd socie­
tatea. In virtutea referirii lor la această totali­
tate istorică, conceptele cognitive transcend orice 
context operaţional , dar transcendenţa lor este 
empirică, deoarece ea permite recunoaşterea fap­
telor drept ceea ce sînt ele realmente. 

Acest "excedent" de semnificaţie faţă de con­
ceptul operaţional pune în evidenţă forma limi­
tată, ba chiar înşelătoare, sub care le este îngă­
duit faptelor să fie aflate. De aici tensiunea, 
discrepanţa, conflictul dintre concept şi faptul 
imediat (lucrul concret) , dintre cuvîntul care 
se referă la concept şi cel ce se referă la lucruri. 
De aici noţiunea de "realitate a universalului" .  
De  aici s i  caracterul necritic s i  conformist a l  mo­
durilor 

'
de gîndire care fol6sesc conceptele ca 

nişte instrumente mintale şi traduc conceptele uni­
versale în termeni avînd corespondenţi particu­
lari , obiectivi. 

Atunci cînd conceptele acestea reduse călău­
zesc analiza realităţii umane, individuală sau 
socială, mintală sau materială, ele ajung la o 
falsă concreteţe , o concreteţe izolată de con­
diţiile care constituie realitatea ei. In acest con­
text, tratarea operaţională a conceptului dobîn­
deşte o funcţie politică. Analiza individului şi 
a comportamentului său are un sens terapeutic : 

336 



ajustarea la societatea respectivă. Gîndirea ş; 
expresia ei , teoria şi practica trebuie făcute sa 
coincidă cu faptele existenţei individului, fără 
a mai lăsa loc criticii conceptuale a acestor 
fapte. 

Caracterul terapeutic al conceptului operaţio­
nal apare cel mai limpede atunci c înd gîndirea 
conceptuală este pusă metodic în slujba cercetării 
şi îmbunătăţirii condiţiilor sociale existente, în 
cadrul instituţiilor societale existente, adică în 
sociologia industrială, în cercetarea motivaţiilor, 
în marketing şi în sondaj ele opiniei publice. 

Cînd forma dată a societăţii este şi rămîne 
sistemul suprem de referinţă al teoriei şi prac­
ticii, acest gen de sociologie şi psihologie nu 
este greşit. Este mai uman şi mai rentabil să 
existe relaţii bune între muncitori şi patroni, 
condiţii de muncă plăcute şi dorinţele clientelei 
să fie în armonie cu dezideratele afacerilor şi 
ale poli ti cii. 

Raţionalitatea acestui fel de ştiinţă socială 
apare însă într-o lumină diferită dacă societatea 
dată, rămînînd cadrul de referinţă, devine obiec­
tul unei teorii critice care vizează insăsi struc­
tura acestei societăţi, prezentă în toat� faptele 
şi condiţiile particulare şi determinînd locul şi 
funcţia lor. In acest caz, caracterul lor ideologic 
şi politic iese în evidenţă, iar elaborarea unor 
concepte adecvate sub raport cognitiv impune 
depăşirea concreteţei înşelătoare a empirismu­
lui pozitivist. Conceptul terapeutic şi operaţio­
nal devine fals în măsura in care izolează si ata ­
mizează faptele, le stabilizează în cadrul

· 
între­

gului represiv şi acceptă termenii acestui întreg 
drept termeni ai analizei. Traducerea metodo­
logică a universalului in concept operaţional de­
vine a�unci o reducţie represivă a gindirii1• 

1 In teoria funcţionalismului nu apare caracterul tera­
peutic şi ideologic al analizei ; el este ascuns sub generali­
tatea abstractă a conceptelor ( "sistem" , "parte" , "unitate" , 
" i tem", "consecin ţe mul tiple", "funcţie" ) .  In principiu , 

337 



Drept exemplu, aleg o lucrare "clasică" a socio­
logiei industriale : Studiul despre relaţ iile de muncă 
în uzinele H awthorne ale companiei "Western 
Electric"2• Este un studiu vechi , iar de atunci 
metodele au devenit mult mai precise. După 
părerea mea, îns ă, substanţa şi funcţia lor au ră­
mas aceleaşi. Mai mult, acest mod de gîndire 
nu numai că a pătruns de atunci în alte ramuri 
ale ştiinţelor sociale şi în filozofie, ci, totodată,  
a contribuit Ia modelarea subiecţilor umani pe 
care îi studiază. Conceptele operaţionale se con­
cretizează în metode de control social mai bun : 
ele devin parte integrantă a ştiinţei administrării, 
sectorul relaţii umane. Iată cum se exprimă, în 
Labor Looks At  Labor, un muncitor din industria 
automobilului : "Neputînd sparge grevele noas­
tre, neputîndu-Ie opri prin tactica înfruntării 
directe , administratorii au studiat <<relaţiile 
umane >> în domeniile economic,  social şi politic 
pentru a descoperi cum să neutralizeze sindica­
tele" .  

Studiind plîngerile muncitorilor despre condi­
ţiile de muncă şi salarii, cercetătorii au fost iz­
biţi de faptul că maj oritatea plîngerilor erau 
formulate în "termeni vagi , neprecişi" ,  le lip-

1 J • se pot aplica oricărui "sistem" pe care sociologul il 
alege ca obiect al analizei sale - de la grupul cel mai mic 
şi pînă la societatea ca atare. Analiza funcţională este 
inclusă în sistemul ales ; sistemul însuşi nu este supus unei 
analize critice care depăşeşte graniţele sistemului înspre 
continuu! istoric, în care funcţiile şi disfuncţiile sistemului 
apar aşa cum sînt. Teoria funcţională arată că abstracti­
zarea greşită poate genera un raţionament fals. Genera­
litatea conceptelor ei se obţine făcînd abstracţie de înseşi 
calităţile care fac din sistem un sistem istoric şi conferă 
funcţiilor şi disfuncţiilor lui o semnificaţie critică şi trans­
cendentă . 

2 Citatele provin din Roethlisberger şi Dickson, Ma­
nagement and the Worker, Harvard University Press , 
Cambridge, 1 9 ft 7 .  

Vezi remarcabila lucrare a lui Loren Baritz The Ser­
vants of Power. A Ilistory of the Use of Social Science in 
American lndustry, Wesleyan University Press , Middle­
town, 1 960,  cap . 5 şi 6 .  

338 



seau "referiri obiective" la "standarde general 
acceptate" şi aveau caracteristici " în mod esen­
ţial diferite de insuşirile asociate în mod curent 
cu faptele obişnuite"3• Cu alte cuvinte , plîngerile 
erau formulate în declaraţii generale ca : " Spălă­
toarele sînt insalubre" ,  "Munc� este periculoasă", 
" Salariile sînt prea mici". 

Călăuzindu-se după principiul gindirii opera­
ţionale, cercetătorii au tradus sau reformulat 
aceste enunţuri astfel încît generalitatea lor 
vagă să poată fi redusă la corespondente parti­
culare , la termeni care desemnau situaţia par­
ticulară ce generase plîngerea şi descriau "cu 
precizie condiţiile din uzină". Forma prea ge­
nerală a fost dizolvată în enunţuri care identi­
ficau operaţiile şi condiţiile particulare care au 
dat naştere plîngerii, şi, ca urmare, plîngerea a 
fost luată in considerare şi s-au modificat ope­
raţii şi condiţii particulare. 

De pildă, fraza " Spălătoarele sînt insalubre" a 
fost tradusă prin : " Cu cutare prilej am intrat în 
acest spălător şi lavoarul era murdar".  Ancheta 
a stabilit că faptul acesta era, în mare măsură, 
imputabil neglij enţei cîtorva salariaţi ; s-a ini­
ţiat o campanie împotriva aruncării pe jos  a 
hîrtiilor murdare, impotriva scuipatului pe jos  
etc. ; un om a fost apoi însărcinat cu menţine­
rea permanentă a curăţeniei în spălător. " Astfel , 
numeroase plîngeri au fost reinterpretate şi au 
devenit prilejul unor îmbunătăţiri " 4• 

I ată alt exemplu : muncitorul B, care lucrează 
cu bucata, declară în termeni generali că tariful 
pe bucată este prea scăzut. Interviul cu el dez­
văluie că " soţia sa este în spital şi că el işi face 
griji în privinţa onorariului pe care trebuie să-I 
plătească medicului. In cazul acesta, conţinu­
tul latent al plîngerii constă în faptul că, în urma 
îmbolnăvirii soţiei sale,  cîştigul prezent al lui B 

3 Roethlisberger şi Dickson, op.  cit. , p. 255 şi urm , 
4 Op . cit . ,  p .  256 .  

339 



este insuficient pentru a acoperi obligaţiile sale 
financiare curente"5• 

O astfel de traducere modifică sensibil semnifi­
caţia propoziţiei concrete. Enunţul netradus for­
mulează o condiţie generală în generalitatea ei 
( " Salariile sînt prea mici") .  El trece dincolo de 
condiţiile particulare din fabrica particulară şi 
dincolo de situaţ.ia particulară a muncitorului .  
In această generalitate - şi  numai în ea - ,  
enunţul formulează o acuzare d e  mare amploare 
care consideră cazul particular ca manifestarea 
unei stări universale de lucruri , insinuînd că aceasta 
nu poate fi îmbunătăţită prin măsuri luate în 
cazul particular. 

Astfel, enunţul netradns stabilea o relaţie con­
cretă între cazul particular şi intregul din care 
el este un caz, iar acest întreg include condiţiile 
ce depăşesc respectiva muncă, respectiva fa­
brică, respectiva situaţie personală. Acest întreg 
este eliminat din traducere, şi tocmai această 
operaţie face posibilă remedierea. Muncitorul 
poate că nu-şi dă seama de acest lucru, iar 
pentru el plîngerea sa poate avea într-adevăr 
semnificaţia particulară şi personală pe care tra­
ducerea o evidenţiază drept " conţ.inut latent" 
al ei. In plus limbajul pe care-I foloseşte îşi afirmă 
validitatea obiectivă împotriva conştiinţei sale : 
acest limbaj exprimă condiţii care există, deşi 
nu există " pentru el" . Concreteţea cazului par­
ticular dobîndită de traducere este rezultatul 
unei scrii de abstracţii de la concre teţea lui 
reală, care rezidă în caracterul universal al ca­
zului . 

Traducerea leagă enunţul general de experienţa 
personală a muncitorului care îl emite,  dar se 
opreşte înaintea punctului în care muncitorul 
s-ar simţi " Muncitorul" şi în care munca sa i-ar 
apare drept "Munca" clasei muncitoare. Este 
necesar să precizăm că în traducerile pe care le 

5 Op. cit . ,  p. 267 . 

340 



efectuează cercetătorul operaţional nu face altceva 
decît să urmeze procesul realităţii şi poate chiar 
traducerile muncitorului însuşi. Nu el este vi­
novat de blocarea experienţei muncitorului şi 
funcţia lui nu este de a gîndi în termenii unei 
teorii critice, ci de a-i învăţa pe supraveghetori 
să " folosească metode mai umane şi mai efi­
ciente faţă de muncitorii lor"6 (numai termenul 
"umane" pare neoperaţional şi cere să fie anali­
zat) .  

Intrucit modul acesta de cercetare şi  gîndire, 
inspirat din "management" ,  pătrunde în alte 
dimensiuni ale efortului intelectual , serviciile 
pe care el le aduce devin tot mai inseparabile 
de validitatea lui ştiinţifică. In acest context, 
funcţionalizarea are un efect într-adevăr terape­
utic. Odată ce nemulţumirea personală este izo­
lată de nefericirea generală,  odată ce ce nceptele 
universale ,  care militează împotriva fm cţionali­
zării, sînt dizolvate în referiri particulare , cazul 
devine un incident tratabil şi maniabil. 

Cazul , desigur, rămîne incidentul unui uni­
versal - nici un mod de gîndire nu se poate lipsi 
de universal - ,  dar de un gen foarte diferit de 
cel avut in vedere în enunţul netradus. Din 
clipa în care se va rezolva problema onorariului 
medicului , muncitorul B va recunoaşte că, în 
general ,  salariile nu sînt prea mici şi că a fost 
vorba numai de o strîmtorare în situaţia lui in­
dividuală (care se poate ivi şi în alte situaţii 
individuale) .  Cazul său a fost subsumat unui 
alt gen - cel al cazurilor de strîmtorare perso­
nală. El nu mai este "Muncitorul" sau " Salari­
atul" (adică membrul unei clase ) ,  ci muncitorul 
sau salariatul B de la uzina Hawthorne a compa­
niei "Western Electric" .  

Autorii cărţii Management and the Worker erau 
perfect conştienţi de această implicaţie. După 

6 Op. cit. , p .  VI II .  

341 



ei, una din funcţiile fundamentale care trebuie 
să fie puse la punct în sînul unei organizaţii in­
dustriale este "funcţia specifică a muncii per­
sonale" ,  iar această funcţie cere ca organizatorii 
însărcinaţi cu relaţiile dintre patroni şi salari­
aţi "să ţină seama de ceea ce se petrece în mintea 
fiecărui muncitor, să-I considere pe acesta ca pe 
un salariat avînd istoria sa personală" sau "ocu­
pind în fabrică un loc al său care-I pune tn con­
tact cu anumite persoane sau grupuri de per­
soane".  Şi, invers , autorii condamnă ca fiind in­
compatibilă cu "funcţia specifică a muncii per­
sonale" atitudinea de a avea în vedere salariatul 
"tipic" sau "mediu" şi "ceea ce se petrece în min­
tea muncitorului în general".  

Putem rezuma aceste exemple confruntînd 
enunţurile iniţiale cu traducerea lor în forma func­
ţională. Vom lua ambele versiuni de bune fără 
a le verifica. 

1. " Salariile sint prea mici" .  Subiectul propo­
ziţiei este "salariile" , nu remunerarea particu­
lară a unui muncitor particular pentru o muncă 
particulară. Omul care face această declaraţie 
se gîndeşte poate numai la propria sa experienţă ; 
forma însă pe care o dă afirmaţiei sale depăşeşte 
experienţa sa personală. Predicatul atributiv 
"sînt prea mici" presupune o referire care nu 
apare în propoziţie : prea mic pentru cine sau 
pentru ce ? Termenul de referinţă ar putea fi 
individul care emite enunţul sau colegii săi cu 
aceeaşi muncă ; dar substantivul general (salarii) 
antrenează intreaga mişcare de gîndire expri­
mată in propoziţie şi face ca restul elementelor 
propoziţiei să dobîndească acelaşi caracter de ge­
neralitate. Termenul de referinţă rămîne ne­
precis - "prea mici , în general" sau "prea mici 
pentru oricine care, ca şi vorbitorul, este sala­
riat".  Propoziţia este abstractă. Ea se referă la 
condiţii universale cărora nu li se poate substitui 
nici un caz particular ; semnificaţia ei este "tran­
zitivă" faţă de fiecare caz individual. Intr-adevăr, 
propoziţia cere să fie "tradusă" tntr-un context 

342 



mai concret, un context însă în care conceptele 
universale nu pot fi definite de o scrie particu­
lară de operaţii (ca, de pildă, istoria personală 
a muncitorului B şi funcţia specială pe care o în­
deplineşte în uzina W). Concep,tul "salarii" se 
referă la grupa "salariaţi" ,  integrînd toate is­
toriile personale şi toate muncile speciale într-un 
universal concret. 

2. " In urma îmbolnăvirii soţiei sale, cîştigul 
prezent al lui B este insuficient pentru a acoperi 
obligaţiile sale financiare curente" .  Notăm că 
in această traducere subiectul din enuntul 1 a 
fost deplasat. Conceptul universal "salarii" este 
inlocuit cu "cîştigul prezent al lui B" , expresie 
a cărei semnificaţie este pe deplin definită de 
seria particulară de operaţii pe care B trebuie să 
le execute pentru a asigura familiei sale hrana, 
îmbrăcămintea, locuinţa , medicamentele etc. 
"Tranzitivitatea" semnificaţiei a fost înlăturată ; 
gruparea "salariaţi" a dispărut odată cu subi­
ectul "salarii" ; iar ceea ce rămîne este un caz 
particular care, despuiat de semnificaţia lui tran­
zitivă, devine susceptibil de tratamentul stan­
dard acceptat de uzina al cărei caz îl constituie. 

E ceva rău în asta ? Nimic. Traducerea con­
ceptelor şi a propoziţiei ca întreg este validată 
de societatea căreia i se adresează cercetătorul. 
Terapia este eficientă pentru că uzina sau gu­
vernul îşi pot permite să suporte o parte consi­
derabilă a cheltuielilor, pentru că ele sînt dis­
puse să o facă, şi pentru că pacientul acceptă să 
se supună unui tratament care promite să fie 
un succes. Conceptele vagi, imprecise, univer­
sale , care apăreau în plîngerea netradusă erau, 
intr-adevăr, vestigii ale trecutului ; persistenţa 
lor în vorbire şi gîndire era, într-adevăr, o pie­
dică (deşi una minoră) în calea înţelegerii şi co­
laborării. Intrucit sociologia operaţională şi psi­
hologia operaţională au contribuit la uşurarea 
condiţiilor inumane, ele sînt elemente ale pro­
gresului intelectual şi material. Totodată însă, 

343 



ele constituie o dovadă a raţipnalităţii ambiva­
lente a progresului , care acordă satisfacţii prin 
puterea sa represivă şi este represiv în satisfac­
ţiile acordate. 

Eliminarea semnificaţiei tranzitive a rămas o 
trăsătură a sociologiei empirice. Ea caracteri­
zează pînă şi numeroase studii care nu sînt me­
nite să îndeplinească vreo funcţie terapeutică în 
folosul unor interese particulare. Rezultatul este 
următorul : odată eliminat excesul de semnifi­
caţie "nerealist" , investigaţia este menţinută în 
limitele vastului domeniu * în care societatea 
validează sau invalidează propoziţiile. Prin însăşi 
metodologia sa, aces t empirism este ideologic. 
Pentru a ilustra caracterul său ideolo�ic ,  să exa­
minăm un studiu despre activitatea politică în 
Statele Unite. 

In studiul Presiunea competitivă şi consimţă­
mîntul democratic, Morris J ano vi tz şi Dwaine 
Marvick îşi propun să "j udece în ce măsură ale­
gerile sînt expresia efectivă a procesului demo­
cratic". O asemenea judecată implică evaluarea 
procesului electoral "prin prisma cerinţelor men­
ţinerii unei societăţi democratice" , iar, la rindul 
său, aceasta presupune definirea a ceea ce este 
"democratic" .  Autorii oferă posibilitatea alegerii 
intre două definiţii : teoriile "mandatului" şi 
teoria "compJtitivă" a democraţiei : "Teoriile 
<<mandatului ,>, care îşi au originea în concepţiile 
clasice ale democraţiei , postulează că procesul 
reprezentării derivă dintr-un număr precis de 
directive pe care electoratul le impune reprezen­
tanţilor săi. Alegerea constituie o procedură co­
modă şi o metodă de a asigura că reprezentanţii 
se vor conforma directivelor date de alegători"� 

* Joc de cuvinte în original : "Is locked within the vast 
confine" poate fi tradus şi prin : "Este zăvorîtă în vasta 
temniţă" . - Nota trad. 

7 I-I. Eulau , S. J .  Eldersveld ,  M. Janowitz (edts ) ,  Poli­
tica[ Behavior, Glencoe Frec Press , 1956,  p. 2 7 5 .  

34.4 



Această "prej udecată" a fost "dinainte respinsă 
ca nerealistă, deoarece ea presupune un nivel 
ideologic ridicat şi o opinie clară în privinţa pro­
blemelor dezbătute în campania electorală, con­
diţii care se pare că nu există în Statele Unite".  
Constatarea aceasta cam brutală este oarecum 
atenuată de indoiala comodă "că un asemenea 
nivel de claritate a opiniei ar fi existat Ia vreun 
electorat democratic de la extinderea dreptului de 
vot în veacul al XI X-lea" . In orice caz, în locul 
acestei prej udecăţi respinse, autorii acceptă teo­
ria "competitivă" a democraţ.iei ,· după care ale­
gerile democratice constituie un proces do "se­
lectare şi respingere a candidaţilor care se află 
în competiţie pentru o funcţie publică". Pentru 
a deveni realmente operaţională, această defi­
niţie cere "criterii" care ne-ar îngădui să evaluăm 
caracterul competiţiei politice. Cînd determină 
oare competiţia politică un "proces de consim­
ţire" şi cînd produce un "proces de manipulare ?"  
Ni se propun trei criterii : 

1 .  O alegere democratică necesită o competiţie 
între candidaţi opuşi care cuprinde întregul corp 
electoral . 

Puterea electoratului derivă din posibil itatea 
lui de a alege între cel puţin doi candidaţi cu 
orientări concurente , fiecare dintre ei fiind con­
siderat ca avînd o şansă rezonabilă de a în­
vinge. 

2. O alegere democratică cere ca ambele ( ! )  
partide să se  străduiască să menţină blocurile 
electorale stabilite , să-i atragă pe alegătorii in­
dependenţi şi să cîştige convertiţi din partidele 
opuse. 

3. O alegere democratică cere ca ambele ( ! )  
partide să depună eforturi energice pentru a 
cîştiga bătălia electorală, dar, fie victorie, fie 
înfrîngere, ambele partide trebuie să caute să-şi 

345 



mărească sansele de succes în alegerile urmă­
toare . . .  "8 ' 

După părerea mea, aceste definiţii descriu 
destul de corect starea efectivă a lucrurilor in 
alegerile americane din 1952, care constituie, 
dealtfel , obiectul analizei. Cu alte cuvinte , cri­
teriile pentru a judeca o stare dată a lucrurilor 
sînt cele oferite (sau, fiind vorba de un sistem 
social care funcţionează bine şi este ferm stabi­
lit, cele impuse) de starea de lucruri dată. Ana­
liza este "blocată" , iar raza de acţiune a jude­
căţii este limitată înăuntrul unui context de 
fapte care exclude judecarea însuşi contextului 
in care se produc faptele (produse de către om) 
şi in care sînt determinate semnificaţia, funcţia 
şi evoluţia lor. 

Limitată la acest cadru, cercetarea descrie un 
cerc şi se autovalidează. Dacă termenul "demo­
cratic" este definit în termenii limitativi, dar 
realişti , ai procesului de alegere efectiv, atunci 
acest proces este democratic anterior rezultatelor 
cercetării. Fără îndoială, cadrul operaţional per­
mite - ba chiar cere - să se  facă o deosebire 
între consimţămint şi manipulare ; alegerea poate 
fi democratică sau mai puţin democratică in 
funcţie de gradul de consimţire sau manipulare 
constatat. Autorii ajung la concluzia că alegerile 
din 1952 "au fost caracterizate de o consimţire 
autentică în mai mare măsură decît lăsau să se 
creadă aprecierile bazate pe impresii subiective"9,  
deşi ar fi o "gravă greşeală" să se subestimeze 
"barierele" puse în calea consimţămîntului şi să 
se nege faptul că "au existat presiuni manipulati­
ve"10. Analiza operaţională nu poate depăşi aceas­
tă constatare puţin explicită. Cu alte cuvinte, 
ea nu poate pune problema decisivă dacă nu 
cumva consimtămîntul însusi nu a fost rezultatul 
manipulării, p

'
roblemă a că�ei punere este amplu 

a Op. ci t . , p. 2 7 6 .  
9 Op . ci t . ,  p .  284 . 
10 Op cit . ,  p .  285 .  

346 



ju stificată de starea de lucruri reală. Dar analiza 
nu poate să şi-o pună, deoarece ea ar transcende 
propriii ei termeni spre o semnificaţie tranzitivă 
- spre un concept de democraţie care ar dezvă­
lui că alegerea democratică este un proces al 
cărui caracter democratic este mai degrabă limi­
tat. 

Ceea ce resping autorii ca fiind "nerealist" este 
tocmai un astfel de concept neoperaţional, pen­
tru că el defineşte democraţia prea clar drept 
controlul riguros exercitat de către corpul electo­
ral asupra reprezentanţilor săi : controlul exercitat 
de popor ca suveranitate a poporului. Iar acest 
concept neoperaţional nu este nicidecum extrin­
sec. El nu este un produs al imaginaţiei sau o 
speculaţie, ci defineşte intenţia istorică a demo­
craţiei, condiţiile care au constituit obiectivul 
luptelor duse pentru democraţie şi care încă nu 
au fost îndeplinite. 

Mai mult, acest concept este impecabil în exac­
titatea lui semantică, deoarece înseamnă exact 
ceea ce spune - anume că electoratul este cel ce 
impune realmente directivele sale reprezentanţi­
lor, iar nu reprezentanţii impun directivele lor 
electoratului,  care apoi ii selectează şi îi realege 
pe reprezentanţi. Un corp electoral autonom, liber 
pentru că e liber de îndoctrinare şi manipulare, 
ar avea, într-adevăr, un "nivel ideologic ridicat şi 
o opinie clară",  ceea ce se pare că nu există. De 
aceea, conceptul trebuie respins ca "nerealist" ,  mai 
ales dacă se admite că nivelul de opinie şi ideolo­
gie realmente predominant este cel ce prescrie 
criteriile valide pentru analiza sociologică. Iar 
dacă îndoctrinarea şi manipularea au atins un 
stadiu în care nivelul predominant al opiniei a 
devenit un nivel al neadevărului, în care starea 
reală de lucruri nu mai este recunoscută drept ceea 
ce este, atunci o analiză care prin însăşi metodo­
logia ei e angajată în respingerea conceptelor 
tranzitive se condamnă singură să dobîndească 
o conştiinţă falsificată. Tocmai empirismul ei 
este ideologic .  

347 



Autorii s înt perfect conştienţi de această pro­
blemă. " Rigiditatea ideologică" are "implicaţii 
serioase" în aprecierea gradului de consimţire 
democratică. De fapt, consimţămînt acordat 
cui ? Candidaţilor politici şi politicii programului 
lor, fireşte ! Dar aceasta nu-i de ajuns, deoarece 
atunci consimţămîntul dat unui regim fascist (şi 
se poate vorbi şi de un consimţămînt dat unui 
asemenea regim) ar fi un proces democratic. 
Aşadar, consimţămîntul însuşi trebuie evaluat -
evaluat în funcţie de conţinutul , scopurile şi "valo­
rile" lui - ,  iar această operaţie pare să implice 
tranzitivitatea semnificaţiei. Totuşi se poate ocoli 
aceas tă operaţie "neştiinţifică" atunci cînd orien­
tarea ideologică ce urmează a fi apreciată nu 
este alta decît aceea a celor două partide care se 
află în mod "efectiv" în competiţie - la care pu­
tem adăuga orientarea "ambivalentă şi neutrali­
zată" a alegătorilor11• 

Tabelul care cuprinde rezultatele sondajului 
asupra orientării ideologice a alegătorilor îi îm­
parte pe aceştia in trei grupuri de adeziune : 
Republicani, Democraţi , "ambivalenţi şi neutri"12 •  
Partidele existente înseşi ,  precum şi practicile şi 
maşinaţiile lor politice, nu sînt discutate ; tot 
astfel nu se discută nici deosebirile de păreri 
asupra unor probleme de importanţă maj oră (po­
litica atomică, pregătirea războiului total) ; aces­
te probleme par totuşi a fi esenţiale pentru apre­
cierea procesului democratic, cu condiţia, desigur, 
ca analiza să nu opereze cu un concept de demo­
craţie care se limitează să reunească trăsăturile 
formei existente de democraţie. Un astfel de con­
cept operaţional nu este nepotrivit obiectului 
cercetării. El arată destul de limpede însuşirile 
care , în perioada actuală, deosebesc sistemele 
democratice de cele nedemocratice (de pildă, 
competiţia efectivă între candidaţi reprezentînd 

n Op .  cit . ,  p. 2 8 0 .  
12  Op . cit . ,  p .  138 şi urm. 

348 



partide diferite ; libertatea alegătorilor de a alege 
între aceşti candidaţi) ; această potrivire însă nu 
este suficientă dacă analiza teoretică are menirea 
să fie mai mult şi altceva decît o simplă descriere, 
adică să înţeleagă faptele , să le recunoască drept 
ceea ce sînt, să înţeleagă ce "semnifică" ele pen­
tru cei cărora le sînt date ca fapte şi care trebuie 
să trăiască cu ele. In teoria socială, a recunoaşte 
faptele înseamnă a le critica. 

Conceptele operaţionale nu sînt însă idei mă­
car suficiente pentru descrierea faptelor. Ele 
cuprind doar anumite aspecte şi segmente ale 
faptelor, care, dacă sînt confundate cu întregul ,  
răpesc descrierii caracterul ei obiectiv şi empiric. 
Să luăm drept exemplu conceptul de "activitate 
politică" din studiul Political ActwLty of Amencan 
Cit izens de Julian L. Woodward şi Elmo Roper13• 
Autorii dau o definiţie operaţională a termenului 
"activitate politică" ,  compusă din "cinci moduri 
de comportare" : 1) votarea la alegeri ; 2) spriji­
nirea unor eventuale grupuri de presiune ; 3) co­
municarea personală direct cu legislatorii ; 4) 
participarea la activitatea unui partid politic ; 
5) angaj area în propagarea curentă a opiniilor 
politice prin comunicare orală. 

Desigur, acestea sînt "canale de posibilă influ­
enţare a legislatorilor şi funcţionarilor publici" ,  
dar poate oare măsurarea lor să constituie real­
mente "o metodă de a-i deosebi pe oamenii care 
sînt relativ activi în raport cu problemele politice 
naţionale de cei care sînt relativ inactivi ?" Cu­
prind ele oare activităţi atît de hotărîtoare "in 
raport cu problemele politice naţionale" cum sînt 
contactele tehnice şi economice între corporaţii 
şi guvern, precum şi între principalele corporaţii 
înseşi ? Cuprind ele oare fm·mularea şi răspîndirea 
părerilor, informaţiilor şi distracţiilor "nepoli­
tice" prin mij loacele publicităţii de masă ? Oare 
ţin ele seama de ponderile politice foarte diferite 

1s Op .  cit . ,  p . 1 3 3 .  

349 



ale variatelor organizaţii politice care iau pozi­
ţie in problemele publice ? 

Dacă răspunsul este negativ (iar eu cred că 
este) , atunci faptele activităţii politice nu sint 
stabilite şi descrise in mod adecvat. Multe fapte 
constitutive - după părerea mea, cele hotărî­
toare - nu sint cuprinse in conceptul operaţio­
nal. Din pricina acestei limitări - a acestei inter­
dicţii metodologice de a folosi şi concepte tranzi­
tive care ar arăta faptele in adevărata lor lumină 
şi le-ar spune pe nume - ,  analiza descriptivă îm­
piedică cuprinderea faptelor şi devine un element 
al ideologiei care sprijină faptele.  Proclamînd 
realitatea socială existentă drept propria-i normă, 
această sociologie întăreşte in oameni "credinţa 
fără credintă" în realitatea ale cărei victime sint : 
" Nu rămin'e decît o singură ideologie : recunoaş­
terea a ceea ce există, adică un model de com­
portament care se supune puterii copleşitoare a 
stării de lucruri existente"14• Impotriva acestui 
empirism ideologic contradicţia evidentă îşi afirmă 
drepturile : "Ceea ce este nu poate fi adevărat"15 •  

u Theodor W. Adorno,  Ideologie, în : Kurt Lenk 
(editor) , Ideologie, Luchterhand,  Neuwied,  1 9 6 1 ,  p. 262 
şi urm.  

15  Ernst Bloch ,  Philosophische Grundfragen, Suhrkamp , 
Frankfurt. ,  1 96 1 ,  p. 65 .  



GÎNDI REA NEGATIVĂ: 
LOGICA ÎNFRÎNTĂ A PROTESTULUI 

"Ceea ce este nu poate fi adevărat". Pentru 
urechile noastre si ochii nostri atît de bine antre­
naţi , acest enunţ' este superficial şi ridicol sau tot 
atît de scandalos ca enunţul care poate să susţină 
contrariul : "Ceea ce este real este raţional" .  Şi 
totuşi , în tradiţia gîndirii occidentale, ambele 
exprimă, într-o formulă pe cît de scurtă pe atît 
de provocatoare, ideea Raţiunii care a călăuzit 
logica acelei gîndiri. Mai mult : ambele exprimă 
acelaşi concept, şi anume structura antagonistă 
a realităţii şi a gîndirii care încearcă să înţeleagă 
realitatea. Universul experienţei imediate - uni­
versul în care ne aflăm în timpul vieţii - trebuie 
să fie sesizat, transformat, ba chiar răsturnat 
pentru a deveni ceea ce este el în realitate. 

In ecuaţia Raţiune =Adevăr = Realitate, care 
uneşte lumea subiectivă şi cea obiectivă într-o 
unitate antagonistă, raţiunea reprezintă puterea 
subversivă, "puterea negativului" care stabileşte , 
ca raţiune teoretică şi practică, adevărul pentru 
oameni şi lucruri - cu alte cuvinte, condiţiile 
în care oamenii si lucrurile devin ceea ce sînt în 
realitate. Incerc�rea de a demonstra că acest ade­
văr al teoriei şi al practicii nu este o condiţie su­
biectivă, ci o condiţie obiectivă a constituit pre­
ocuparea primă a gîndirii occidentale şi originea 
logicii ei - logică nu în sensul unei discipline 
speciale a filozofiei, ci ca mod de gîndire apt 
pentru înţelegerea realului ca raţional . 

351 



Universul totalitar al raţionalităţii tehnologice 
este ultima transmutaţie a ideii de Raţiune. In 
acest capitol şi în cel următor, voi încerca să indic 
cîteva din etapele principale ale dezvoltării aces­
tei idei - procesul datorită căruia logica a deve­
nit logica dominaţiei. O asemenea analiză ideo­
logică poate contribui la înţelegerea dezvoltării 
reale, întrucît este axată pe unirea (şi separarea) 
teoriei şi practicii , a gîndirii şi acţiunii în procesul 
istoric , o desfăşurare a Raţiunii teoretice şi 
practice. 

Universul operaţional închis al civilizaţiei in­
dustriale avansate , cu înspăimîntătoarea ei armo­
nie intre libertate şi  asuprire , productivitate şi 
distrugere , creştere şi regres ,  este prestabilit în 
această idee a Raţiunii ca proiect istoric specific. 
Etapei tehnologice şi celei pretehnologice le sînt 
comune anumite concepte fundamentale despre 
om şi natură, care exprimă continuitatea tradiţiei 
occidentale. In sînul acestui continuu se ciocnesc 
felurite moduri de gîndire ; ele reprezintă moduri 
diferite de a sesiza, organiza şi modifica societa­
tea �i natura. Tendinţele de stabilizare intră în 
conflict cu elementele subversive ale Raţiunii ,  
puterea gîndirii pozitive se ciocneşte cu cea a 
gîndirii negative, pînă cînd realizările civilizaţiei 
industriale avansate asigură triumful realităţii 
unidimensionale asupra tuturor contradicţiilor. 

Conflictul acesta este tot atît de vechi ca şi 
originea gîndirii filozofice înseşi şi iese la iveală 
în mod izbitor în contrastul dintre logica dialec­
tică a lui Platon şi logica formală din Organon-ul 
lui Aristotel. O schiţă a modelului clasic al gîn­
dirii dialectice poate pregăti terenul pentru ana­
liza aspectelor contras tante ale raţionalităţii 
tehnologice. 

In filozofia clasică elină, Raţiunea este facul­
tatea cognitivă capabilă să deosebească ceea ce 
este adevărat de ceea ce este fals ,  pentru că ade­
vărul (şi falsitatea) constituie înainte de toate o 
condiţie a Fiinţei , a Realităţii - şi numai pe 

352 



această bază,  o proprietate a propoziţi ilor. Dis­
cursul adevărat, logica, dezvăluie şi exprimă ceea 
ce realmente este - ca deosebit de ceea ce pare 
să fie (real ) .  In virtutea acestei ecuaţii între 
Adevăr şi Fiinţă (reală) ,  Adevărul este o valoare , 
căci Fiinta este mai bună decit Nefiinta. Aceasta 
din urmă nu este pur şi simplu Nimi�ul, ea este 
o potenţialitate şi o ameninţare pentru Fiinţă 
- distrugerea. Lupta pentru adevăr- este o luptă 
Împotriva distrugerii , pentru "salvarea" ( crW�S:L\1) 
Fiinţei (efort care apare el însuşi ca fiind dis­
tructiv dacă asaltează realitatea existentă ca 
"neadevărată" ; de pildă , Socrate ridicîndu-se 
împotriva statului-cetate atenian) .  Intrucit lupta 
pentru adevăr "salvează" realitatea de distrugere, 
adevărul angaj ează existenţa umană. El este pro­
iectul eminamente uman. Dacă omul a învătat să 
vadă şi să cunoască ceea ce realmente este,

' el va 
acţiona în concordanţă cu adevărul . Epistemologia 
este prin ea însăşi etică, iar e tica epistemologie. 

Această concepţie oglindeşte experienţa unei 
lumi antagoniste prin însăşi structura ei - o 
lume marcată de lipsuri şi negativitate, mereu 
ameninţată de distrugere , dar, totodată, o lume 
care este un cosmos s tructurat conform cauzelor 
finale. In măsura în care categoriile filozofice 
sînt stabilite în funcţie de experienţa unei lumi 
antagoniste, filozofia se desfăşoară într-un uni­
vers frînt ( dechirement ontologique) - bidimen­
sional . Aparenţa şi realitatea, neadevărul şi ade­
vărul (şi ,  după cum vom vedea, lipsa de libertate 
şi libertatea) sînt condiţii ontologice. 

Distincţia nu se datoreşte virtuţilor sau greşe­
lilor gîndirii abstracte ; rădăcinile ei se află în 
experienţa universului la care gîndirea participă 
în teorie şi practică. In universul acesta există 
moduri de fiintare în care oamenii si lucrurile 
sînt "prin sine'' şi "ca sine" şi moduri ' în care nu 
sînt aşa, adică moduri in care natura (esenţa) lor 
este deformată, limitată sau negată. Biruirea 
acestor condiţii negative constituie procesul fiin­
ţării şi al gîndirii .  Filozofia îşi are originea în 

353 



dialectică ; universul discursului ei răspunde fap­
telor unei realităţi antagoniste. 

Care sînt criteriile pentru această distincţie ? 
Pe ce temei se atribuie statutul de "adevăr" unui 
mod sau unei condiţii mai degrabă decît altora ? 
Filozofia clasică elină se baza in mare măsură pe 
ceea ce a fost numit mai tîrziu (într-un sens mai 
degrabă peiorativ) "intuiţie", adică o formă de 
cunoaştere în· care obiectul gîndirii apare limpede 
drept ceea ce este in mod real ( in insuşirile sale 
esenţiale) şi intr-un raport antagonist cu situaţia 
sa contingentă, imediată. De fapt, această evi­
denţă a intuiţiei nu se deosebeşte prea mult de 
cea cartesiană. Ea nu este o facultate misterioasă 
a minţii sau o stranie experienţă imediată şi nici 
nu este ruptă de analiza conceptuală. Intuiţia 
este mai degrabă capătul (preliminar) al unei 
astfel de analize - rezultatul unei medieri intelec­
tuale metodice. Ca atare, ea este medierea experi­
enţei concrete. 

Noţiunea de esenţă a omului ne poate servi ca 
exemplu. Analizat în condiţia în care se află în 
universul său, omul pare a fi in posesia anumitor 
facultăţi şi puteri care i-ar îngădui să ducă "o 
viaţă bună" , adică o viaţă eliberată cît mai mult 
cu putinţă de trudă, de dependenţă şi de urîţenie. 
A realiza o asemenea viaţă înseamnă a realiza 
"viaţa cea mai bună" : înseamnă a trăi conform 
esenţei naturii sau a omului. 

Fără îndoială, aceasta nu este totuşi decît o 
aserţiune a filozofului ; el este cel ce analizează 
situaţia omului. El supune experienţa judecăţii 
sale critice, iar aceasta cuprinde o judecată de 
valoare, anume că eliberarea de trudă este prefe­
rabilă trudei şi că o viaţă inteligentă este prefera­
bilă unei vieţi stupide. S-a intimplat ca filozofia 
să se nască cu aceste valori. Gîndirea ştiinţifică 
a trebuit să frîngă această uniune dintre judecată 
de valoare şi analiză, deoarece devenea tot mai 
clar că valorile filozofice nu îndrumă nici organi­
zarea societăţii, nici transformarea naturii. Ele 
erau neeficiente, nereale. Concepţia elină conţine 

354 



deja elementul istoric : esenţa omului diferă la 
sclav şi la cetăţeanul liber, la grec şi la barbar. 
Civilizaţia a biruit (măcar in teorie) stabilizarea 
ontologică a acestei diferenţe. Totuşi această 
evoluţie încă nu invalidează distincţia dintre 
natură esenţială şi natură contingentă, dintre 
moduri de existentă adevărate si moduri de 
existenţă false, cu condiţia ca distiiicţia să derive 
din�r-o analiză logică a situaţiei empirice şi să 
sesizeze atit potenţialitatea cit şi contingenţa ei. 

Pentru Platon ( în ultimele Dialoguri) şi Aristo­
tel , modurile Fiinţei sînt moduri de mişcare -
trecerea de Ia potenţialitate Ia actualitate, la 
realizare. Fiinţa finită este realizare incompletă, 
supusă schimbării. Generarea este corupere ; ea 
este pătrunsă de negativitate. De aceea, ea nu 
este realitate adevărată, nu este Adevărul. Cerce­
tarea filozofică păşeşte de la universul finit spre 
construirea unei realităţi care nu este supusă 
conflictului dureros dintre potenţialitate şi actua­
litate şi care şi-a învins negativitatea şi este com­
pletă şi independentă în sine - liberă. 

Această descoperire este opera Logosului şi a 
Erosului. Cei doi termeni-cheie desemnează două 
moduri de negare : cunoaşterea erotică şi cea lo­
gică frîng cătuşele realităţii existente, contin­
gente şi tind spre un adevăr incompatibil cu ea. 
Logos şi Eros îmbină atributul subiectivităţii cu 
cel al obiectivitătii. Miscarea ascendentă de la 
formele "inferioar�" ale · realităţii către formele 
ei "superioare" este mişcare a materiei cît şi a 
spiritului. După Aristotel, realitatea desăvîrşită, 
dumnezeu, atrage lumea cea de j os (wc; epWfLe:vov); 
ea este cauza finală a oricărei fiinţări. Logos 
şi Eros sînt, în sine, unitatea pozitivului cu 
negativul, a creaţiei cu distrugerea. In rigoarea 
gîndirii şi in nebunia dragostei se află refuzul 
distructiv al modurilor de viaţă statornicite. 
Adevărul transformă modurile de gîndire şi de 
existenţă. Raţiunea şi Libertatea converg. 

Totuşi această dinamică are limitele ei inerente, 
întrucît caracterul antagonist al realităţii , sfîşie-

355 



rea ci în moduri de existentă adevărate si moduri 
de existenţă neadevărate, ' apare ca o ' condiţie 
ontologică imuabilă. Anumite moduri de exis­
tenţă nu pot fi niciodată "adevărate" pentru că 
nu-şi pot găsi niciodată liniştea în realizarea poten­
ţialităţilor lor, în bucuria de a fiinţa. In realitatea 
umană, orice existenţă care se cheltuieşte pentru 
procurarea celor trebuincioase existenţei este deci 
o existenţă "neadevăra�ă" şi lipsită de libertate. 
Aceasta oglindeşte, în mod evident, condiţia nici­
decum ontologică a unei societăţi bazate pe pro ­
poziţia că libertatea este incompatibilă cu activi­
tatea consacrată procurării celor necesare vieţii , 
că această activitate este funcţia "naturală" a 
unei clase specifice şi că cunoaşterea adevărului 
şi existenţa adevărată implică eliberarea de în­
treaga dimensiune a unei asemenea activităţi. 
Recunoaştem aici atitudinea prin excelenţă pre­
tehnologică şi antitehnologică. 

Dar adevărata linie de demarcaţie între raţio­
nalitatca pretehnologică şi cea tehnologică nu 
este cea între o societate bazată pe lipsa de liber­
tate şi una întemeiată pe libertate. Societatea 
noastră continuă să fie organizată într-un aseme­
nea mod încît procurarea celor necesare vieţii 
solicită încă tot timpul, toată viaţa unor clase 
sociale specifice care tocmai de aceea sînt lipsite 
de libertate şi împiedicate să ducă o existenţă 
umană. In sensul acesta , propoziţia conform că­
reia adevărul este incompatibil cu înrobirea faţă 
de munca necesară societăţii îşi păstrează pe de­
plin validitatea. 

Conceptul clasic implică afirmaţia că libertatea 
de gîndire şi libertatea cuvîntului trebuie să ră­
mînă un privilegiu de clasă atîta vreme cît se 
menţine această înrobire. Căci gîndirea şi cuvîn­
tul sînt ale unui subiect care gîndeşte şi vorbeşte, 
iar dacă viaţa acestui subiect depinde de realiza­
rea unei funcţii care i-a fost impusă, ea depinde 
de îndeplinirea cerinţelor funcţiei - depinde deci 
de cei ce hotărăsc în privinţa acelor cerinţe. Li­
nia de demarcaţie între proiectul pretehnologic 

356 



şi cel tehnologic rezidă în felul cum este organi­
zată subordonarea fată de necesitătile vietii 
- faţă de "cîştigarea e�istenţei" - ,  pr�cum şi În 
modurile noi de libertate şi lipsă de libertate, 
de adevăr şi neadevăr care corespund acelei orga­
nizări . 

Cine este, după concepţia clasică, subiectul 
care sesizează condiţia ontologică a adevărului 
şi a neadevărului ? Este maestrul contemplaţiei 
pure (teoria) şi maestrul practicii îndrumate de 
teorie, adică filozoful-om de stat. Adevărul pe 
care îl cunoaşte şi îl expune este , ce-i drept, 
accesibil în mod virtual oricui. Călăuzit de filozof, 
sclavul din Menon-ul lui Platon este în stare să 
priceapă adevărul unei axiome geometrice, adică 
un adevăr ce se află dincolo de schimbare si decă­
dere. Dar, întrucît adevărul este o stare a · Fiinţei 
şi a gîndirii şi întrucît aceasta din urmă este 
expresia şi manifestarea celei dintîi , accesul la 
adevăr rămîne o simplă potenţialitate atit timp 
cît nu se trăieşte în adevăr şi cu adevărul. Iar 
acest mod de existenţă îi este interzis sclavului 
şi oricui trebuie să-şi cheltuiască viaţa procurînd 
cele necesare vieţii. Ca urmare , dacă oamenii nu 
ar mai fi siliţi să-şi petreacă viaţa în imperiul 
necesităţii, adevărul şi o existenţă cu adevărat 
umană ar fi universale în înţelesul real şi strict 
al cuvîntului. Filozofia ia în considerare egalitatea 
omului , dar, totodată, admite negarea în fapt a 
egalităţii. Căci în realitatea dată procurarea celor 
necesare constituie ocupaţia de-o viaţă a majo­
rităţii , iar cele n ecesare trebuie să fie procurate 
şi asigurate pentru ca adevărul (adică eliberarea 
de necesităţile materiale) să poată exista. 

Aici bariera istorică împieaică şi deformează 
căutarea adevărului ; diviziunea socială a muncii 
dobîndeşte demnitatea unei condiţii ontologice. 
Dacă adevărul presupune eliberarea de trudă şi 
dacă această libertate este, în realitatea socială, 
prerogativa unei minorităţi, atunci  realitatea 
admite un asemenea adevăr numai cu aproxima-

357 



ţie şi numai pentru u n  grup privilegiat. Această 
situaţie contrazice caracterul .universal al adevă­
rului, care defineşte şi "prescrie" nu numai un 
scop teoretic, ci, totodată, cea mai bună viaţă a 
omului ca om, cu respectarea esenţei omului. 
Pentru filozofie contradicţia fie că este de nere­
zolvat, fie că nu apare ca o contradicţie, pentru că 
această filozofie nu transcende structura socie­
tăţii sclavagiste sau a celei feudale. Astfel, ea 
lasă istoria în urma sa, fără s-o stăpînească, şi 
ridică adevărul în siguranţă deasupra realităţii 
istorice.  Acolo adevărul este menţinut intact, 
nu ca o realizare a cerului sau în cer, ci ca reali­
zare a gîndirii - intact deoarece însăşi noţiunea 
lui exprimă convingerea că cei ce-şi consacră 
viaţa cîştigării traiului sînt incapabili să ducă o 
existentă umană. 

Conc�ptul ontologic de adevăr se află în centrul 
unei logici care poate sluji drept model al raţio­
nalităţii pretehnologice. Aceasta este raţionalita­
tea unui univers bidimensional al discursului în 
contrast cu modurile unidimensionale de gîndire 
şi de comportament care se dezvoltă în executarea 
proiectului tehnologic. 

Aristotel foloseşte termenul "logos apofantic" 
pentru a scoate în evidenţă un anumit tip de Lo­
gos (vorbire, comunicare) - cel care descoperă 
adevărul şi falsitatea şi care este, în această evo­
luţie, determinat de diferenţa dintre adevăr şi 
falsitate(Delnterpretatione, 16b-17a).  Este logica 
judecăţii, dar în înţelesul emfatic al unei "sentinţe" 
(judiciare) : p este atribuit lui S,  pentru că îi 
aparţine (şi în măsura în care îi aparţine) lui S 
ca o proprietate a lui ; sau p îi este refuzat lui S 
pentru că nu-i aparţine (şi în măsura în care nu-i 
aparţine) etc. Pornind de pe această bază ontolo­
gică , filozofia aristotelică stabileşte " formele 
pure" ale tuturor predicatelor adevărate (şi false) 
posibile ; ea devine logica formală a judecăţilor. 

Cînd Husserl a reînviat ideea unei logici apo­
fantice, el a subliniat intenţia ei originară critică. 
El a găsit această intenţie tocmai în ideea unei 

358 



logici a judecăţ ilor, adică în faptul că gîndirea nu 
era preocupată direct de Fiinţa însăşi (das Seiende 
selbst) , ci mai degrabă de "pretenţii"\ de pro­
poziţii privind Fiinţa. Husserl vede în această 
orientare spre judecăţi o restricţie şi o prejudecată 
in ceea ce priveşte sarcina şi raza de acţiune a 
logicii. 

Ideea clasică de logică vădeşte , într-adevăr, o 
prejudecată ontologică - structura judecăţii (a 
propoziţiei) se referă la o realitate scindată. Dis­
cursul se mişcă între experienţa Fiinţei şi Nefiin­
ţei, a esenţei şi faptului, a generării şi decăderii, 
a potenţialităţii şi actualităţii. Organon-ul lui 
Aristotel abstrage din această unitate a contra­
riilor formele generale ale propoziţiilor şi ale 
conexiunilor lor (corecte sau incorecte) ;  şi în 
prezent unele părţi decisive ale acestei logici 
formale rămîn legate de metafizica aristotelică2• 

Inainte de această formalizare, experienţa 
lumii scindate îşi găseşte logica in dialectica pla­
toniciană. In ea termenii "Fiinţă" , " Nefiinţă" , 
"Mişcare" ,  "Unul şi Multiplul" , " Identitate" şi 
"Contradicţie" rămîn metodic deschişi , ambigui 
şi nedefiniţi deplin. Ei au un orizont deschis, un 
intreg univers de semnificaţie,  care este structu­
rat treptat în însuşi procesul de comunicare, 
dar care nu se închide niciodată. Propoziţiile sînt 
expuse, dezvoltate şi verificate într-un dialog 
în care interlocutorul este determinat să chestio­
neze universul in mod normal nechestionat al 
experienţei şi al vorbirii şi să descopere o nouă 
dimensiune a discursului - altfel el este liber 
şi discursul se adresează libertăţii lui. 1 se cere să 
treacă dincolo de ceea ce îi este dat - tot astfel 
cum vorbitorul , în propoziţiile sale, trece dincolo 
de poziţia iniţială a termenilor. Aceşti termeni au 
nenumărate semnificaţii, deoarece condiţiile la 

1 Husserl , Formale und Transzendentale Logik, Halle, 
1929 ,  p. 42 şi urm. ,  1 1 5  şi urm. 

2 Cari Prantl , Geschichte der Logik im Abendlande, 
Darmstadt 1957, voi. I, p. 135, 211. Vezi argumentarea 
contrară acestei interpretări la p. 364 a acestui volum. 

�59 



care se referă au numeroase laturi , implicaţii şi 
efecte, ce nu pot fi izolate şi stabilizate. Dezvol­
tarea lor logică concordă cu procesul realităţii sau 
cu Sache selbst*. Legile gîndirii sînt legi ale reali­
tăţii sau mai degrabă devin legile realităţii dacă 
gindirea înţelege adevărul experienţei imediate 
ca aparenţa unui alt adevăr, care este cel al ade­
văratelor Forme ale realităţii - al Ideilor. Astfel 
exis tă mai curind o contradicţie decît o concor­
danţă între gîndirea dialectică şi realitatea dată ; 
judecata adevărată nu j udecă realitatea în ter­
menii proprii acesteia ,  ci în termeni care au în 
vedere răsturnarea ei. I ar în această răsturnare 
realitatea ajunge la propriul ei adevăr. 

In logica clasică, j udecata care alcătuia miezul 
originar al gîndirii dialectice era formalizată în 
proporţia "S este p". Dar această formă mai 
degrabă ascunde decît dezvăluie propoziţia dialec­
tică fundamentală, care afirmă caracterul negativ 
al realităţii empirice. Judecaţi in lumina esen­
ţei şi ideii lor, oamenii şi lucrurile există ca alt­
ceva decît ceea ce sînt ; ca urmare , gîndirea 
contrazice ceea ce este (dat ) ,  opune adevărul ei 
celui al realităţii date. Adevărul urmărit de gîn­
dire este Ideea. Ca atare , el este, în termenii reali­
tăţii date, "pură" Idee, "pură" esenţă - poten­
ţialitate. 

Dar potenţialitat ea esenţei nu este asemenea 
numeroaselor posibilităţi conţinute in universul 
dat al discursului şi al acţiunii ; potenţialitatea 
esenţei este de un ordin foarte diferit. Realizarea 
ei implică răsturnarea ordinii existente, deoarece 
a gîndi în concordanţă cu adevărul înseamnă a 
te angaja să exişti în concordanţă cu adevărul. 
(La Platon, conceptele extreme care ilustrează 
această răsturnare sînt: moartea, ca început al 
vieţii filozofului , şi eliberarea violentă din Peşteră. ) 
Astfel , caracterul subversiv al adevărului îi impri­
mă gîndirii o însuşire imperatiră. Logica se cen­
trează pe j udecăţi care , în calitatea lor de propo-

* Lucrul însuşi (germ.). - Nota red. 

360 



ziţii demonstrative , sînt imperative - predica­
tivul "este" implică un "trebuie" . 

Stilul acesta de gîndire contradictoriu, bi­
dimensional este forma lăuntrică nu numai a 
logicii dialectice, ci a oricărei filozofii care se 
ia la trîntă cu realitatea. Propoziţiile care definesc 
realitatea afirmă drept adevăr ceva ce nu este 
(nemijlocit) adevărat ; astfel ,  ele contrazic ceea 
ce este adevărat şi îi neagă adevărul. Judecata 
afirmativă conţine o negare care dispare în forma 
propozi ţiei " S este p" .  De pildă : "Virtutea este 
cunoaşterea" ; "Dreptatea este acea stare de 
lucruri în care fiecare om îndeplineşte funcţia 
cea mai potrivită naturii sale" ; "Ceea ce este per­
fect real poate fi perfect cunoscut" ; "Verum est 
id quod est" ; "Omul este liber" ; "S tatul este rea­
litatea Raţiunii" .  

Pentru ca aceste propoziţii să fie adevărate, 
copula "este" exprimă un "trebuie" ,  un dezide­
rat. Acesta condamnă condiţiile în care virtutea 
nu este cunoaştere , în care oamenii nu îndeplinesc 
funcţiile cele mai potrivite naturii lor, în care 
omul nu este liber etc. Cu alte cuvinte , forma 
categorică S - p enunţă că S nu este S ;  S este 
definit ca altul său. Verificarea propoziţiei im­
plică un proces atît în fapt cît şi în gîndire : S 
trebuie să derină ceea ce este. Enunţul categoric 
devine astfel un imperat ir categoric; el nu enunţă 
un fapt, ci necesitatea de a produce un fapt. Iată 
cum ar putea, de pildă, să fie redactat : omul nu 
este ( în fapt) liber, nu este înzestrat cu drepturi 
inalienabile etc . ,  dar trebu ie să fie, pentru că este 
liber in ochii lui Dumnezeu, de la natură etc.3• 

3 De ce însă nu spune propoziţia "trebuie" dacă semni­
ficaţia ei este "trebuie" ? De ce dispare negaţia in afirma­
ţ ie?  Poate că originea metafizică a logicii a determinat 
forma propoziţiei ? Gîndirea presocratică şi cea socratică 
au anticipat ruptura dintre logică şi etică. Dacă numai 
ceea ce este adevărat (Logosul ,  Ideea) realmente este, 
atunci realitatea experienţei imediate ţine de flo'IJ6v, 
de ceea ce nn este. Şi totuşi acest fL'IJilv este, iar pentru 
experienţa imediată (care este unica realitate pentru marea 

361 



Gîndirea dialectică înţelege tensiunea critică 
dintre "este" şi "trebuie" în primul rînd ca o con­
diţie ontologică ce ţine de structura Fiinţei 
înseşi . Oricum, recunoaşterea acestei stări a 
Fiinţei - teoria ei - intenţionează de la bun 
început o practică concretă. Privite în lumina 
unui adevăr care apare în ele , falsificat sau negat, 
înseşi faptele date apar ca false şi negative. 

Ca urmare , gîndirea este împinsă de situaţia 
obiectelor ei să măsoare adevărul lor în termenii 
unei alte logici, ai unui alt univers al discursului. 
Iar această logică proiectează un alt mod de 
existenţă : realizarea adevărului în vorbele şi 
faptele omului. Şi, întrucît acest proiect îl cu­
prinde pe om ca "animal social" , polisul, mersul 
gîndirii are un conţinut politic. Astfel , discursul 
socratic este un discurs politic ,  întrucît contra­
zice instituţiile politice existente. Căutarea defini­
ţiei corecte, a "conceptului" de virtute , de drep­
tate, de pietate şi cunoaştere devin acţiune sub­
versivă , deoarece conceptul intenţionează un nou 
polis. 

Gîndirea nu are puterea să producă o asemenea 
schimbare decît dacă se transcende pe sine tre­
cînd în practică, iar însăşi disocierea de practica 
materială, în care filozofia îşi are originea, con­
feră gîndirii filozofice caracterul său abstract şi 
"ideologic. In virtutea acestei disocieri, gîndirea 
filozofică critică este în mod necesar transcen­
dentă si abstractă. Acest caracter abstract filozo­
fia îl ·împărtăşeşte cu orice gîndire autentică, 
deoarece nimeni nu gîndeşte cu adevărat dacă nu 
abstrage din ceea ce este dat, dacă nu leagă fap­
tele de factorii care le-au generat, dacă nu des­
compune faptele în gind. Abs tracţia este însăşi 
viaţa gîndirii, marca autenticităţii ei. 

Există însă abstracţii adevărate şi abstracţii 
false. Abstracţia este un eveniment istoric într-un 
continuu istoric. Ea se desfăşoară pe un tărîm 
majoritate a oamenilor )  el reprezintă singura realitate 
care este. Dubla semnificaţie ·a lui "e.�te" at• exprima deci 
structura bidimensională a lumii unice. 

362 



istoric şi ramme legată de însăşi baza de care 
se îndepărtează, adică de universul social existent. 
Chiar şi acolo unde abstracţia critică ajunge la 
negarea universului existent al discursului, baza 
supravieţuieşte in negaţie (subversiune) şi limi­
tează posibilităţile noii poziţii. 

In perioada originilor clasice ale gindirii filozo­
fice, conceptele transcendente erau subordonate 
separării muncii intelectuale de cea manuală, 
adică societăţii existente, cea sclavagistă. Statul 
"ideal" al lui Platon reţine şi reformează sclava­
gismul ,  organizindu-1, totodată, in concordanţă 
cu un adevăr veşnic. Iar la Aristotel regele-filo­
zof (in persoana căruia teoria şi practica continuau 
să se imbine) deschide drumul spre supremaţia 
lui b ios theoretikos, care nu poate revendica decit 
cu greu vreun rol sau conţinut subversiv. Cei ce 
purtau principala povară a realităţii neadevărate 
şi care, de aceea ,  păreau a fi cei mai interesaţi în 
răsturnarea acesteia nu const ituiau o preocupare 
pentru filozofie. Ea făcea şi a continuat să facă 
abstractie de ei. 

In a�est sens, "idealismul" ţine , prin însăşi 
esenţa sa, de gindirea filozofică, d eoarece noţiunea­
de supremaţie a gindirii (a conştiinţei) proclamă, 
de asemenea,  neputinţa gîndirii intr-o lume empi­
rică pe care filozofia o transcende şi o corectează 
- in gîndire. Raţionalitatea in numele căreia 
filozofia îşi pronunţa verdictele a dobindit acea 
"puritate" abstractă şi generală care o făcea 
imună faţă de lumea in care omul se vedea silit 
să trăiască. Cu excepţia "ereticilor" materialişti, 
gîndirea filozofică a fost rareori afectată de vicisi­
tudinile existentei umane. 

In mod paradoxal ,  tocmai intenţia critică a 
gindirii filozofice duce la purificarea idealistă -
o intenţie critică ce vizează lumea empirică in 
întregul ei ,  şi nu numai anumite moduri de gîn­
dire şi de comportament din sînul ei . Definindu-şi 
conceptele în termenii unor potenţialităţi ce sint 
de alt ordin de gîndire şi existenţă, prin esenţa 
sa diferit, critica filozofică este blocată de realita-

363 



tea de care se disociază şi construieşte un imperiu 
al raţiunii purificat de orice contingenţă empi­
rică. Cele două dimensiuni ale gîndirii - dimen­
siunea adevărului esential si cea a adevărului 
aparent - nu mai inte�fere�ză, iar legătura lor 
concret-dialectică devine relaţie epistemologică 
sau ontologică abstractă. Judecăţile despre reali­
tatea dată sînt înlocuite prin propoziţii care defi­
nesc formele generale ale gîndirii, obiectele gîndi­
rii , precum şi relaţiile dintre gindire şi obiectele 
ei. Subiectul gîndirii devine forma pură şi univer­
sală a subiectivităţii , din care se înlătură orice 
particular. 

Pentru subiectul acesta formal, legătura dintre 
<Sv şi fl� <Sv, schimbare şi permanenţă, poten­
ţialitate şi actualitate, adevăr şi falsitate nu mai 
constituie o preocupare existenţială\ ea este, 
mai degrabă, obiectul filozofiei pure. Contrastul 
dintre logica dialectică a lui Platon şi logica 
formală a lui Aristotel este izbitor. 

In Organon-ul lui Aristotel , "termenul" (horos) 
silogistic este atit de golit de sens substanţial 
încît o literă a alfabetului poate fi un înlocuitor 
absolut echivalent. Astfel , el este intru totul 
diferit de termenul "metafizic" (tot horos }, care 
desemnează rezultatul definiţiei esenţiale, răspun­
sul la intrebarea :  ""C't ecr"C'(v ?"5• Contrar lui 
Prantl , Kapp susţine că cele "două semnificaţii 
sint total independente una de alta şi nu au fost 
niciodată amestecate de Aristotel însuşi" .  In orice 
caz, in logica formală gindirea este organizată 

' Ţin să evit o neînţelegere: eu nu cred că Frage nach 
dem Sein şi alte probleme asemănătoare sîn t sau ar trebui 
să fie o preocupare existenţială. Ceea ce avea o semnificaţie 
la începuturile gîndirii filozofice îşi poate pierde semnificaţia 
la sfîrşitul acesteia şi se poate ca pierderea semnificaţiei 
să nu se datoreze neputinţei gîndirii. Istoria omenirii a 
dat cîteva răspunsuri precise "problemei Fiinţei" şi le-a 
dat în termeni foarte concreţi, care şi-au dovedit eficaci­
tatea. Universul tehnologic este unul din ele. 

6 Ernst Kapp, Greek Foundations of Traditional Logic, 
Columbia University Press, New York, 1942, p. 29. 

364 



într-un mod foarte deosebit de cel ce apare în 
Dialogurile platoniciene. 

In această logică formală , gîndirea este indi­
ferentă faţă de obiectele ei. Indiferent dacă sînt 
mintale sau fizice, indiferent dacă ţin de societate 
sau de natură, ele sint supuse aceloraşi legi gene­
rale ale organizării, calculării şi concluderii, d ar 
sint mînuite ca semne sau simboluri interschim­
babile, făcîndu-se abstracţie de "substanţa" lor 
particulară. Această calitate generală (calitate 
cantitativă) este condiţia prealabilă a legii şi a 
ordinii - în logică şi în societate - ,  tributul 
plătit controlului universal. "Universalitatea 
g îndirii ,  aşa cum o dezvoltă logica discursivă, 
are ca fundament dominaţia în realitate"6• 

Metafizica lui Aristotel stabileşte legătura din­
tre concept şi control : cunoaşterea "cauzelor 
prime" este - în calitate de cunoaştere a univer­
salului - cea mai sigură şi cea mai eficace, 
deoarece a dispune de cauze înseamnă a dispune 
de efectele lor. Datorită conceptului universal, 
gîndirea ajunge să stăpînească cazurile particu­
lare. Totuşi pînă şi universul cel mai formalizat 
al logicii se mai referă la structura cea mai gene­
rală a lumii date şi experimenta te ; forma pură 
este tot cea a conţinutului pe care il formali­
zează. Insăşi ideea logicii formale constituie un 
eveniment istoric in dezvoltarea instrumentelor 
mintale şi fizice de control universal şi cuanti­
ficare. Această încercare 1-a silit pe om să fău­
rească o armonie teoretică din discordia actuală, 
să purifice gîndirea de contradicţii, să iposta­
zieze unităti identificabile si interschimbabile in 
procesul coinplex al societăţii şi naturii. 

Sub guvernarea logicii formale, noţiunea de 
conflict între esenţă şi aparenţă este abandona­
bilă, dacă nu chiar lipsită de sens ; conţinutul 
material este neutralizat ; principiul identităţii 
este separat de principiul contradicţiei (contra-

6 M. Horkheimer şi Th. Adorno, Dialektik der Au1-
klărung, Amste rdam, 1 9�7 , p .  25. 

365 



dicţiile există din vina gîndirii incorecte) ; cauzele 
finale sînt excluse din ordinea logică. Odată ce 
sfera şi funcţia lor sînt perfect  definite, concep­
tele devin instrumente de predicţie şi control. 
Logica formală constituie,  aşadar, primul pas pe 
lunga cale ce duce la gîndirea ştiinţifică, dar 
numai primul pas,  căci trebuie atins un grad 
mult mai inalt de abstractizare şi matemati­
zare pentru a putea adapta modurile de gindire 
la raţionalitatea tehnologică. 

Metodele procedurii logicii diferă foarte mult 
de la logica veche la logica modernă, dar, in ciuda 
tuturor deosebirilor, amîndouă construiesc o or­
dine universal valabilă de gîndire, neu tră faţă 
de conţinutul material . Cu mult înainte ca omul 
tehnologic şi natura tehnologică să se fi ivit ca 
obiecte ale controlului şi calculului raţional , 
mintea omului a devenit capabilă să înfăptuiască 
generalizări abstracte. Termenii susceptibili de a 
fi organizaţi într-un sisLem logic coerent, lipsit 
de contradicţii sau cu contradicţii maniabile, au 
fost izolati de ceilalti . S-a făcut o distinctie între 
dimensiu�ea univer�ală, calculabilă, "obiectivă" 
a gîndirii şi dimensiunea ei particulară, necalcu­
labilă, subiectivă ; aceasta din urmă nu s-a putut 
insera in ştiinţă decît în urma unei serii de redu­
cen. 

Logica formală prefigurează reducerea însuşi­
rilor secundare la însuşiri primare , reducere dato­
rită căreia insuşirile secundare vor deveni pro­
prietăţi măsurabile şi controlabile in fizică. Ele­
mentele gîndirii vor putea fi astfel organizate 
după criterii ştiinţifice - la fel cum elementele 
umane pot fi organizate in realitatea socială. 
Modurile pretehnologice şi tehnologice de domi­
naţie se deosebesc in mod fundamental unul de 
celălalt, aşa cum se deosebeş te sclavia de munca 
liberă-salariată, păginismul de creştinism, sta­
tul-cetate de naţiune, masacrarea populaţiei unui 
oraş cucerit de lagărele de concentrare naziste. 
Totuşi istoria rămîne mai departe istoria domi-

366 



naţiei , iar logica gîndirii rămîne logica domina­
ţiei. 

Logica formală urmărea validitatea univer­
sală a legilor gîndirii. Şi ,  într-adevăr, fără univer­
salitate gîndirea ar fi o activitate particulară, 
fără semnificaţie precisă, incapabilă să înţe­
leagă fie şi cea mai îngustă zonă a exis tenţei. 
Gîndirea este întotdeauna mai mult si altceva 
decît gîndirea individuală ; atunci cînd încep să 
mă gîndesc la persoane individuale într-o situ­
aţie specifică, le găsesc într-un context supra­
individual din care ele fac parte şi gîndesc în 
concepte generale. Obiectele gîndirii sînt toate 
universale.  Nu este însă mai puţin adevărat că 
semnificaţia supraindividuală, universalitatea con­
ceptului , nu este niciodată doar una formală ; 
ea se constituie în relaţiile reciproce dintre su­
biecţi (care gîndesc şi acţionează) şi lumea lor7• 
Abstracţia logică este, totodată, abstracţie socio­
logică. Există un mimesis logic care formulează 
legile gîndirii într-nn acord protecţionist cu legile 
societăţii ,  dar acesta nu este decît un mod de 
gindire printre altele. 

Sterilitatea logicii formale aristotelice a fost 
deseori subliniată. Gîndirea filozofică s-a dez­
voltat alături de această logică şi chiar în afara 
ei. In eforturile lor principale, nici idealismul , 
nici materialismul , nici raţionalismul , nici empi­
rismul nu par a-i datora nimic. Prin însăşi struc­
tura ei , logica formală era netranscendentă. Ea 
a canonizat şi organizat gîndirea în limitele unui 
cadru rigid pe care nu-l poate depăşi nici un 
silogism - a rămas o "analitică" . Logica s-a 
menţinut ca disciplină specială pe lîngă dezvol­
tarea de conţinut a gîndirii filozofice, rămînînd 
în esenţă neschimbată, în ciuda noilor concepte 
şi a noilor conţinuturi care au marcat această 
dezvoltare. 

7 Vezi Th. Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheo­
rie, Stuttgart, 1 956,  cap. I, l1ritik des Logischen A!Jsolu­
tismus. 

367 



Ce e drept, nici scolasticii , nici raţionalismul şi 
empirismul de la inceputurile epocii moderne 
nu aveau vreun motiv să obiecteze împotriva mo­
dului de gindire care îşi canonizase formele ge­
nerale in logica aristotelică. Intenţiile lui , cel 
puţin, coincideau cu validitatea şi exactitatea 
ştiinţifică, iar restul nu împiedica elaborarea con­
ceptuală a noii experienţe şi a faptelor noi. 

Logica matematică şi simbolică contempo­
rană se deosebeşte , desigur, foarte mult de inain­
taşa ei clasică, dar ambele manifestă aceeaşi opo­
ziţie radicală faţă de logica dialecLică. Prin pris­
ma acestei opoziţii, logica formală veche şi logica 
formală nouă exprimă acelaşi mod de gindire. 
Acesta este purificat de "negativul" care se 
conturase atit de amplu la inceputurile logicii 
şi ale gîndirii filozofice - experienţa forţei pri­
vative , înşelătoare, falsificatoare a realităţii exis­
tente. Odată eliminată această experienţă, efor­
tul conceptual de a menţine tensiunea dintre 
"este" şi "trebuie" şi de a răsturna universul exis­
tent al discursului în numele propriului său 
adevăr este şi el eliminat din orice gîndire căreia 
i se cere să fie obiectivă, exactă şi ştiinţifică. 
Căci răsturnarea ştiinţifică a experienţei ime­
diate, care stabileşte adevărul ştiinţei în opo­
ziţie cu cel al experienţei imediate , nu dezvoltă 
conceptele care poartă în sine protestul şi re­
fuzul. Noul adevăr ştiinţific, pe care ele îl opun 
adevărului admis în mod curent , nu conţine în 
sine judecata care condamnă reali tatea existentă. 

Gîndirea dialectică, dimpotrivă, este şi ră­
mîne neştiinţifică în măsura in care este o ase­
menea judecată, iar judecata ii este impusă gin­
dirii dialectice de natura obiectului ei - de obiec­
tivitatea sa. Obiectul acesta este realitatea în 
concreteţea ei reală ; logica dialectică elimină 
orice abstractizare care abandonează conţinu­
tul concret, lăsîndu-! neînţeles. Hegel detectează 
in filozofia critică a timpului său "teama de obiect" 
( Angst Por dem Objekt) şi cere ca o gîndire cu 

368 



adevărat ştiinţifică să învingă această teamă şi 
să cuprindă "logicul şi raţionalul pur" ( das 
Logische, das Rein- Verniinftige) in însăşi con­
creteţea obiectelor sale8• Logica dialectică nu 
poate fi formală deoarece ea este determinată 
de real , care este concret. Iar această concre­
teţe, departe de a se opune unui sistem de 
principii şi concepte generale, reclamă un 
astfel de sistem logic, deoarece ea evoluează 
conform legilor generale care constituie raţiona­
litatea realului. Tocmai raţionalitatea contra­
dicţiei ,  a opoziţiei forţelor, tendinţelor, elemen­
telor constituie mişcarea realului şi - dacă 
este înţeleasă - conceptul de real . 

Existînd sub forma contradicţiei vii dintre 
esenţă şi aparenţă, obiectele gîndirii prezintă 
acea "negativitate lăuntrică"9 care este însuşirea 
specifică a conceptului lor. Definiţia dialectică 
defineste miscarea lucrurilor de la ceea ce nu 
sînt eie la c�ea ce sînt. Dezvoltarea elementelor 
contradictorii, care determină structura obiec­
tului său, determină, de asemenea, structura gîn­
dirii dialectice. Obiectul logicii dialectice nu-l 
constituie nici forma abstractă, generală a obiec­
tivităţii, nici forma abstractă, generală a gîndirii, 
nici datele experienţei imediate. Logica dialec­
tică dizolvă abstracţiile logicii formale şi ale 
filozofiei transcendentale , dar, totodată, refuză 
concreteţea experienţei imediate. In măsura în 
care această experienţă se împacă cu lucrurile 
aşa cum apar ele şi cum se întimplă să fie, ea 
este o experienţă limitată, ba chiar falsă. Ea 
îşi atinge adevărul atunci cind se eliberează 
de obiectivitatea amăgitoare care ascunde fac­
torii din spatele faptelor, adică atunci cînd înţe­
lege lumea ei ca un univers istoric, in care fap­
tele existente sînt opera practicii istorice a omu­
lui. Această practică (intelectuală şi materială) 

s Wissenschaft der Logik, ediţia Lasson, Meiner, Leipzig , 
1 923, voi. I, p .  32. 

e Op . cit . ,  p. 38 .  

369 



este realitatea din datele experienţei, realitatea 
pe care o sesizează logica dialectică. 

Atunci cînd conţinutul istoric se integrează 
conceptului dialectic, determinîndu-i sub raport 
metodologie dezvoltarea şi funcţia, gîndirea dialec­
tică dobîndeşte concreteţea care leagă structura 
gîndirii de cea a realităţii .  Adevărul logic devine 
adevăr istoric . Tensiunea ontologică dintre esenţ,ă 
şi aparenţă, dintre "este" şi "trebuie" devine 
tensiune is torică, iar "negativitatea lăuntrică" a 
lumii-obiect este înţeleasă ca opera subiectului 
istoric-omul în lupta lui cu natura şi societatea. 
Raţiunea devine Raţiune istorică. Ea contrazice 
ordinea statornicită a oamenilor si a lucrurilor 
în numele forţelor sociale existente care dezvă­
luie caracterul iraţional al acestei ordini - căci 
"raţional" este un mod de gîndire şi de acţiune 
care este angrenat în reducerea ignoranţei , dis­
trugerii , brutalităţii şi asupririi . 

Transformarea dialecticii ontologice în dialec­
tică istorică menţine bidimensionalitatea gîndirii 
filozofice ca gîndire critică, negativă. Acum 
însă esenţă şi aparenţă, "este" şi "trebuie" se 
înfruntă în conflictul dintre forţele actuale şi po­
sibilităţile societăţii. Dar nu se înfruntă ca Ra­
ţiune şi Lipsă de raţiune, ca Bine şi Rău, căci 
ambele sînt părţi integrante al e aceluiaşi univers 
existent, ambele participînd la Raţiune şi Lipsă 
de raţiune, la Bine şi Rău. Sclavul este capa­
bil să-i răstoarne pe stăpîni şi să colaboreze cu 
ei ; stăpînii sînt capabili să îmbunătăţească viaţa 
sclavului şi să îmbunătăţească exploatarea lui. 
Ideea de Raţiune ţine de mişcarea gîndirii şi 
a acţiunii. Ea este o cerinţă teoretică şi practică. 

Logica dialectică înţelege contradicţia ca o 
"necesitate" ţinînd de însăşi "natura determina­
ţiilor gîndirii"10, deoarece contradicţia ţine de 
însăşi natura obiectulu i gîndirii, de realitate, în 
care raţiunea este , totodată, lipsă de raţiune, 
iar iraţionalul este , totodată, raţional. Dimpo-

10 Ibid. 

370 



trivă, orice realitate statornicită militează îm­
potriva logicii contradicţiilor - ea favorizează 
modurile de gîndire care sprij ină formele de 
viaţă statornicite şi modurile de comportament 
care le reproduc şi le îmbunătăţesc. Realitatea 
dată îşi are propriul ei adevăr şi propria ei lo­
gică ; efortul de a le pricepe ca atare şi de a le 
depăşi presupune o logică diferită, un adevăr 
contrar. Acestea aparţin unor moduri de gîndire 
care sînt neoperaţionale în însăşi structura lor ; 
ele sînt străine atît operaţionalismului ştiinţi fic 
cît şi celui din viaţa cotidiană ; concreteţea lor 
istorică se opune pe de o parte cuantificării şi 
matematizării şi pe de altă parte pozitivismului 
şi empirismului. Astfel , aceste moduri de gîn­
dire apar ca vestigii ale trecutului, ca orice filo­
zofie neştiinţifică şi neempirică. Ele cedează 
loc.�l unei teorii şi practici mai eficiente ale Raţi· 
unu. 



DE LA GÎNDIREA NEGATIVĂ 
LA GÎNDIREA POZITIVĂ: 

RAŢIONALITATEA TEHNOLOGICĂ 
ŞI  LOGICA DOMINAŢIE I  

In ciuda tuturor schimbărilor, dominaţia exer­
citată de om asupra omului a rămas, în realitatea 
socială, continuu] istoric care leagă Raţiunea 
pretehnologică de cea tehnologică. Totuşi , so­
cietatea care proiectează şi întreprinde transfor­
marea tehnologică a naturii, schimbă temelia 
dominaţiei , înlocuind treptat dependenţa perso­
nală (a sclavului de stăpîn, a iobagului de senior, 
a seniorului de suzeran etc . )  cu dependenţa de 
"ordinea obiectivă a lucrurilor" (de legile econo­
mice, de piaţă etc . ) .  "Ordinea obiectivă a lucru­
rilor" este , desigur, şi ea rezultatul dominaţiei, 
dar nu este mai puţin adevărat că dominaţia gene­
rează acum o raţionalitate superioară, aceea a 
unei societăţi care-şi menţine structura ierarhică 
exploatînd şi mai eficient resursele naturale şi 
spirituale şi distribuind pe o scară tot mai largă 
beneficiile acestei exploatări. Limitele acestei 
raţionalităţi şi puterea ei nefastă apar în înrobi­
rea crescîndă a omului de către un aparat de pro­
ducţie care perpetuează lupta pentru existenţă 
şi o extinde într-o luptă internaţională totală 
care ruinează viaţa celor ce construiesc şi folosesc 
acest aparat. 

În acest stadiu devine clar că trebuie să fie 
ceva greşit în însăşi raţionalitatea sistemului. 
Ceea ce este greşit e modul în care oamenii şi-au 
organizat munca socială. Faptul acesta nu se 
mai discută într-o vreme cînd,  de o parte, marii 
întreprinzători sînt dispuşi să jertfească avantajele 

372 



izvorîte din iniţiativa particulară şi din "libera" 
concurenţă avantajelor aduse de comenzile şi 
reglementările guvernamentale, iar de altă parte, 
construcţia socialistă înaintează întărindu-şi trep­
tat dominaţia. Problema nu se limitează Ia atit. 
Organizarea greşită a societăţii trebuie explicată 
mai amănunţit în ceea ce priveşte situaţia din 
societatea industrială aransată, unde integrarea 
in sistemul existent a forţelor sociale odinioară 
negative şi transcendente pare să creeze o nouă 
structură socială. 

Această transformare a opoziţiei negative în 
opoziţie pozitivă precizează problema : organiza­
rea "greşită", devenind totalitară din motive 
interne , respinge alternativele. Este desigur firesc 
- şi orice explicaţie amănunţită este de prisos -
că avantajele palpabile ale sistemului sînt consi­
derate demne de a fi apărate - indeosebi prin 
prisma forţei actuale a comunismului , care apare 
a fi alternativa istorică. Firesc este , însă, numai 
pentru un mod de gîndire şi de comportament 
care este nedornic şi, poate, chiar incapabil să 
priceapă ce se întîmplă şi de ce se întîmplă, un 
mod de gîndire şi de comportament imun Ia orice 
altă raţionalitate decît cea statornicită. 1n măsura 
în care concordă cu realitatea dată, gîndirea şi 
comportamentul sînt expresia unei conştiinţe 
false care corespunde unei false ordini a lucrurilor 
şi contribuie Ia menţinerea acesteia. Iar această 
conştiinţă falsă s-a întruchipat în aparatul tehnic 
predominant care , Ia rîndul lui , o reproduce. 

Trăim şi murim sub semnul raţionalităţii şi 
rentabilităţii. Ştim că distrugerea este preţul 
progresului, aşa cum ştim că moartea este preţul 
vieţii , că renunţarea şi truda sînt premisele recom­
pensei şi bucuriei, că afacerile trebuie să continue 
şi că orice alternativă este utopică. Această ideolo­
gie ţine de aparatul social existent ; ea este un 
instrument al bunei lui funcţionări şi o parte a 
rationalitătii lui. 

Totuşi , 'aparatul anulează propriul său scop 
dacă admitem că scopul lui este acela de a făuri 

373 



o existenţă umană pe temelia unei naturi umani­
zate. Iar dacă nu acesta îi este scopul, raţionali­
tatea sa este cu atît mai suspectă. Dar şi mai logică, 
deoarece , de la început, negativul se află în 
pozitiv, inumanul în umanizare , înrobirea în 
eliberare. Dinamica aceasta este a realitătii nu a 
spiritului , dar a unei realităţi în care 'spiritul 
ştiinţific j oacă un rol hotărîtor în unirea raţiunii 
teoretice cu raţiunea practică. 

Societatea s-a reprodus într-un ansamblu tot 
mai tehnic de lucruri si relatii care a inclus utili­
zarea tehnică a oamenilor - 'cu alte cuvinte , lupta 
pentru exis tenţă şi exploatarea omului şi a naturii 
au devenit tot mai stiintifice si mai rationale. Du­
bla semnificaţie a '"raţfonali�ării" este relevantă 
în acest context. Managementul ştiinţific şi divi­
ziunea ştiinţifică a muncii au mărit considerabil 
productivitatea întreprinderii economice , politice 
şi culturale. Rezultatul a fost un nivel de trai 
superior. Totodatil şi pe aceeaşi bază, această 
intreprindere raţională a dat naştere unui model 
de gîndire şi de comportament care justifica şi 
absolvea chiar şi cele mai distructive şi mai opre­
sive trăsături ale acţiunii. Raţionalitatea tehnică­
ştiinţifică şi manipularea omului se îmbină în 
noi forme de control social. Ne putem oare mul­
ţumi cu aserţiunea că această consecinţă neştiin­
ţifică este rezultatul unei aplicări specific sociale 
a ştiinţei ? �u consider că direcţia generală în care 
ea a ajuns să fie aplicată era inerentă ştiinţei pure 
chiar şi atunci cînd nu se urmăreau scopuri 
practice şi că acest aspect poate fi identificat 
acolo unde Raţiunea teoretică se transformă în 
practică socială. Incercînd să fac acest lucru, voi 
aminti pe scurt originea metodologică a noii raţio­
nalităţi , în contrast cu trăsăturile modelului pre­
tehnologic discutat în capitolul precedent. 

Cuantificarea naturii ,  care a dus la explicarea 
ei prin prisma structurilor matematice, a separat 
realitatea de orice scopuri imanente, şi ca urmare 
a separat adevărul de bine , ştiinţa de etică. Indi­
ferent cum ar defini ştiinţa acum obiectivitatea 

374 



naturii şi corelaţiile dintre părţile acesteia , ea 
nu poate concepe natura în mod ştiinţific prin 
prisma unor "cauze finale" .  Şi oricît de esenţial 
ar fi rolul subiectului ca punct de observaţie,  
măsurare şi calcul , acest subiect nu-şi poate juca 
rolul ştiinţific ca agent etic, estetic sau politic. 
Tensiunea dintre Raţiune , pe de o parte , şi ne­
voile şi dezideratele populaţiei subordonate (care 
a fost obiectul, dar rareori subiectul Raţiunii) ,  
pe de altă parte, a existat încă de  la începuturile 
gîndirii filozofice şi ştiinţ-ifice.  "Natura lucrurilor" , 
inclusiv a societăţii , a fost definită astfel încît să 
justifice, ca fiind perfect raţionale, represiunea 
şi chiar suprimarea. Cunoaşterea adevărată şi 
raţiunea cer dominarea simţurilor, - dacă nu 
chiar eliberarea de ele. Unirea Logosului cu Eros 
a dus încă la Platon la supremaţia Logosului ; la 
Aristotel , legătura dintre zeu şi universul pe 
care acesta îl însufleţeşte este "erotică" numai 
într-un sens analogic. Mai tîrziu,  şubreda verigă 
ontologică dintre Logos şi Eros se rupe ,  iar raţio­
nalitatea ştiinţifică apare ca fiind în esenţă 
neutră. Spre ceea ce poate că tinde natura (inclu­
siv omul) este raţional sub raport ştiinţific numai 
prin prisma legilor generale ale mişcării - fizice, 
chimice, biologice. 

In afara acestei raţionalităţi, oamenii trăiesc 
într-o lume de valori , iar valorile extrase din 
realitatea obiectivă devin subiective . Singura po­
sibilitate de a salvgarda vreo validitate abstractă 
şi nevătămătoare a lor pare a fi o sancţionare 
metafizică (legea divină şi dreptul natural) .  O 
asemenea sancţionare nu este însă verificabilă 
şi , deci, nu este realmente obiectivă. Valorile 
pot avea o înal tă demnitate (morală şi spirituală) , 
dar ele nu sînt reale şi ca urmare contează puţin 
în treburile reale ale vieţii - cu atît mai puţin 
cu cît sînt aşezate mai sus deasupra realităţii. 

Aceeaşi de-realizare afectează toate ideile care, 
prin însăşi natura lor, nu pot fi verificate printr-o 
metodă ştiinţifică. Oricît ar fi de recunoscute, 

375 



respectate, consfinţite , ele au viciul că sint neobiec­
tive. Dar tocmai lipsa lor de obiectivitate le 
preface in factori de coeziune socială. Ideile umani­
tare, religioase , morale sînt numai "idealuri"; 
ele nu prea tulbură modul de viaţă existent şi 
nu sint invalidate de faptul că sint contrazise de 
un comportament pe care-I dictează cerinţele coti­
diene ale afacerilor şi ale politicii. 

Dacă Binele şi Frumosul , Pacea şi Dreptatea 
nu pot fi deduse nici din condiţiile ontologice ,  nici 
din condiţiile ştiinţifice-raţionale, ele nu pot pre­
tinde în mod logic o validitate şi o realizare uni­
versale. In termenii raţiunii ştiinţifice , ele rămîn 
o chestiune de preferinţe şi nici o resuscitare a 
vreunei filozofii aristotelice sau tomiste nu poate 
salva situaţia, ea fiind aprioric respinsă de raţiu­
nea ştiinţifică. Caracterul neştiinţific al acestor 
idei slăbeşte in mod funest opoziţia faţă de reali­
tatea existentă ; ideile devin simple idealuri, iar 
conţinutul lor concret, critic se evaporă in atmo­
sfera etică sau metafizică. 

In mod paradoxal , lumea obiectivă, căreia nu 
i se mai lasă decit însuşiri cuantificabile, ajunge 
tot mai dependentă în obiectivitatea ei de subiect. 
Acest proces îndelungat începe cu algebrizarea 
geometriei , care înlocuieşte figurile geometrice 
"vizibile" prin operaţii pur mintale. El îşi află 
forma extremă în anumite concepţii ale filozofiei 
contemporane a ştiinţei , după care întreaga ma­
terie a fizicii tinde să se dizolve în relaţii matema­
tice sau logice. Însăşi noţiunea unei substanţe 
obiective , contrapuse subiectului, pare să se 
dezintegreze. Oameni de ştiinţă şi filozofi ai 
ştiinţei de orientări foarte diferite ajung la ipo­
teze similare privind eliminarea anumitor genuri 
de entităţi. 

De pildă, fizica "nu măsoară însuşirile obiective 
ale lumii exterioare si materiale - acestea nu 
sînt decît rezultatele · obţinute prin efectuarea 
unor astfel de operaţii" 1• Obiectele se menţin 

1 Herbert Dingler, în Nature, voi. 1 68 , 1951 , p. 630 . 

376 



numai ca "mij locitoare co mode" ,  ca "postulate 
culturale" învechite2• Densitatea şi opacitatea 
lucrurilor se volatilizează : lumea obiectivă isi 
pierde caracterul ei "obiectabil" , opoziţia fată 
de subiect. Lipsită de interpretarea ei în termenii 
metafizicii pitagoreice-platoniciene, Natura mate­
matizată, realitatea ştiinţifică, apare ca o reali­
tate rezultată din ideaţie. 

Acestea sînt asertiuni extreme si ele sînt res­
pinse de interpre tări mai conser�atoare pentru 
care propoziţiile fizicii contemporane continuă 
să se refere la "lucruri fizice"3• Lucrurile fizice 
ajung, însă, a fi "evenimente fizice" ,  iar atunci 
propoziţiile se referă (şi se referă numai) la atri­
bute şi relaţii care caracterizează diferite genuri de 
lucruri şi procese fizice4• Max Born scrie : "Teoria 
relativităţii . . .  nu a abandonat niciodată încercările 
de a atribui proprietăţi materiei" . . .  Dar "adesea 
o cantitate măsurabilă este nu o proprietate a 
unui lucru, ci o proprietate a relaţ iei sale cu alte 
lucruri . . .  Majoritatea măsurătorilor din fizică nu 
se ocupă direct de lucrurile care ne interesează, 
ci de un fel de proiecţie, în cel mai larg înţeles al 
cuvîntului"5• Iar W. Heisenberg scrie : "Ceea ce 
stabilim in mod matematic nu constituie decit 
în mică măsură un «fapt obiectiv >>, iar în cea mai 

2 W.V.O. Quine, From a logical Point of View, Cam­
bridge, Harvard University Press, 1 953 ,  p. 44. Quine 
vorbeşte despre "mitul obiectelor fizice" şi spune că, 
"din punct de vedere epistemologie, între obiectele fizice 
şi zeii (lui Homer) nu există decît o diferenţă de grad, 
iar nu de gen" ( lbid. ) .  Mitul obiectelor fizice este, însă, 
superior sub raport epistemologie "pentru că s-a dovedit 
a fi mai eficient decît celelalte mituri ca instrument de 
introducere a unei structuri maniabile în fluxul expe­
rienţei" .  Aprecierea conceptului ştiinţific prin termeni 
ca "eficienţă", "instrument" şi "maniabil" dezvăluie ele­
mentele sale manipulativ-tehnologice. 

3 H. Reichenbach, în Philipp C. Frank (ed. ) ,  The Vali­
dation of Scientific Theories, Beacon Press, Boston, 1 954,  
p .  85 şi  urm.  (citat de Adolf Griinbaum) .  

t Adolf Griinbaum, Op cit. , p.  87 şi urm. 
• Op. cit. , p.  88  şi urm. (sublinierea lui H. Marcuse) .  

377 



mare parte constituie o trecere în revistă a posibi­
lităţilor . . .  " 6• 

"Evenimentele" ,  "relaţiile" ,  "proiecţiile" ,  "posi­
bilităţile" pot fi în mod semnificativ obiective 
numai pentru un subiect - nu numai în termenii 
observabilităţii şi măsurabilităţii, ci şi în termenii 
insesi structurii evenimentului sau a relatiei. Cu 
alte ' cuvinte, subiectul implicat aici este rln subi­
ect constituant - adică un subiect posibil pentru 
care anumite date trebuie să fie sau pot să fie 
concepute ca eveniment sau ca relaţie. Dacă este 
într-adevăr aşa, ar rămîne valabilă afirmaţia lui 
Reichenbach că în fizică propoziţiile pot fi for­
mulate independent de un observator actual şi 
că "perturbaţiile introduse de mij loacele de obser­
vaţie" se datorează nu observatorului uman, ci 
instrumentului ca "lucru fizic"7• 

Putem presupune , desigur, că ecuaţiile stabilite 
de fizica matematică exprimă ( formulează) con­
stelaţia reală a atomilor, adică structura obiectivă 
a materiei. Independent de orice subiect "exterior" 
care observă şi măsoară, A poate să-I "includăţ' pe 
B ,  să-I "preceadă" pe B, "să rezulte în" B ;  B 
poate să fie "cuprins" în C, să fie "mai mare" 
decît C etc. - şi tot ar fi adevărat că aceste rela­
ţii implică localizarea, deosebirea şi identitatea 
in diferenţă a lui A, B ,  C .  Ele implică astfel capaci­
tatea de a fi identice în diferenţă, de a fi legate 
de . . .  într-un mod specific , de a fi refractare la alte 
relaţii etc. Aceasta ar fi singura capacitate a 
materiei însăşi , 1n care caz materia însăşi ar fi în 
mod obiectiv de structura spiritului - interpre­
tare care conţine un element puternic idealist : 

"Obiectele neînsufleţite,  fără şovăire, fără nici 
o greşeală, pur şi simplu în virtutea existenţei 
lor, integrează ecuaţiile, despre care nu ştiu 
nimic. Subiectiv, natura nu este parte a spiri­
tului - ea nu gîndeşte in termeni matematici. 

6 Ober den Begriff"Abgeschlossene Theorie", în Dialectica, 
voi . I I ,  nr. 1, 1948 ,  p .  333 .  

7 Philipp G. Frank, Op. cit. , p.  8 5 .  

378 



Obiectiv, însă, natura este parte a spiritului -
ea poate fi gîndită în termeni matematici"8• 

O interpretare mai puţin idealistă ne este pro­
pusă de Karl Popper9, care susţine că, în evoluţia 
ei istorică, s tiinta fizicii descoperă si definPste 
diferite straturi ' ale uneia şi acelei�şi realităţi 
obiective. In cursul acestui proces, conceptele 
depăşite din punct de vedere istoric sînt anu­
late, iar semnificaţia lor este integrată noţiunilor 
care urmează - interpretare care pare să implice 
progresul spre miezul real al realităţii , adică 
adevărul absolut. Altfel , realitatea n-ar fi decît 
un fruct fără sîmbure şi însuşi conceptul de adevăr 
ştiinţific ar fi primej duit. 

Nu afirm că filozofia fizicii contemporane neagă 
sau măcar pune în discuţie realitatea lumii exte­
rioare , ci că,  într-un fel sau altul , ea suspendă 
judecarea a ceea ce este realitatea însăşi sau 
consideră că întrebarea este lipsită de sens sau că 
nu i se poate da vreun răspuns. Transformată 
în principiu metodologie ,  aceas tă suspendare are 
o dublă consecinţă : (a) întăreşte deplasarea accen­
tului teoretic de la metafizicul "Ce este . . . ?" 
(' �  E:cr· dv) Ia funcţionalul "Cum . . .  ?" şi (b) sta­
bileşte o certitudine practică (dar nicidecum abso­
lută) , care , în operaţiile sale cu materia, este, 
cu bună intenţie, eliberată de legătura cu orice 
substanţă exterioară contextului operaţional . Cu 
alte cuvinte, teoretic, transformarea omului şi a 
naturii nu cunoaste alte limite obiective decît cele 
puse de factualitatea brută a materiei şi de 
rezistenţa ei, încă neînvinsă, faţă de cunoaştere 
şi control. In măsura în care această concepţie 
devine aplicabilă şi eficientă în realitate, aceasta 
din urmă este abordată ca un sistem (ipotetic) de 
instrumentalităţi ; metafizicul "fiinţare-ca -atare" 

8 C.F.  von Weizsăcker, The Jlistory of Nature, Chicago, 
University of Chicago Press , 1 949, p. 20.  

9 In  British Philosophy in the Mid-Cen tury, ed. C.A. 
Mace, Macmillan, New York, 1957 , p .  155 şi urm. 
Vezi şi : Mario Bunge, Metascientific Queries, Charles C. 
Tho mas , Springfield ,  1959,  p . 108  şi urm. 

379 



cedează locul "fiinţării-ca-instrument" .  Mai mult, 
odată dovedită eficienţa ei, această concepţie 
se manifestă aprioric - ea predetermină expe­
rienţa, proiectează direcţia de transformare a na­
turii, organizează întregul. 

Am văzut mai sus că filozofia contemporană 
a ştiinţei pare să combată un element idealist 
şi că, în formulările ei extreme, se apropie în mod 
periculos de un concept idealist de natură. Noul 
mod de gîndire , însă, pune idealismul iarăşi "pe 
picioare" .  Iată cum a rezumat Hegel ontologia 
idealistă : dacă Ratiunea este numitorul comun 
al subiectului şi obiectului, ea este astfel ca sin­
teză a contrariilor. Cu această idee, ontologia a 
cuprins tensiunea dintre subiect şi obiect ; ea era 
saturată cu concreteţe. Realitatea Raţiunii con­
sta în exteriorizarea acestei tensiuni în natură , 
istorie şi filozofie. Astfel , chiar şi sistemul cel mai 
monist susţinea ideea unei substanţe care se 
desfăsoară în subiect si obiect - ideea unei reali­
tăţi antagoniste. Spiritul ş tiinţific a redus tot mai 
mult acest antagonism. Filozofia modernă a 
ştiinţei poate prea bine să pornească de la noţiunea 
celor două substanţe - res cogitans şi res exten­
sa, dar cum materia întinsă devine comprehen­
sibilă în ecuaţii matematice care , transpuse în 
tehnologie, "refac" această materie, res extensa 
îşi pierde caracterul de substanţă independentă. 
"Vechea împărţire a lumii in, pe de o parte, pro­
cesele obiective in spaţiu şi in timp şi , pe de altă 
parte , spiritul in care sînt oglindite aceste procese 
- cu alte cuvinte diferenţa carteziană dintre res 
cogitans şi res extensa - nu mai este un punct 
de plecare adecvat pentru concepţia noastră 
despre ştiinţa modernă"l0 •  

10 W. Heisenberg, The Physicist's Conception of Nature, 
Londra, Hutchinson , 1963 ,  p. 29 .  ln cartea sa Physics 
and Philosophy, Londra, Allen and Unwin, 1 959 ,  p. 83 ,  
Heisenberg scrie : "Pentru fizicianul a tomist «lucrul în 
sine •>, dacă în general foloseşte această noţiune, se reduce, 
în cele din urmă, la o structură matematică ; dar - con­
trar lui Kant � această structură este dedusă în mod 
indirect din experienţă". 

380 



lmpărţirea carteziană a lumii a fost pusă sub 
semnul întrebării pornindu-se de la înseşi princi­
piile ei. Husserl arată că, în ultimă analiză, Ego­
ul cartezian nu era realmente o substantă inde­
pendentă, ci mai degrabă "reziduu}" sati. l imita 
cuantificării ;  se pare că ideea lui Galilei despre 
lume ca res extensa "universal şi absolut pur" 
a dominat aprioric concepţia carteziană11• In 
acest caz, dualismul cartezian ar fi înşelător, iar 
egoul-substanţă gînditor al lui Descartes s-ar 
înrudi cu res extensa, anticipînd subiectul şti­
intific al observatiei cuantificabile si al măsură­
to�ii. Dualismul l�i Descartes impli�a deja  nega­
ţia sa ; el mai degrabă netezea şi nu bloca drumul 
spre instituirea universului ştiinţific unidimensio­
nal în care natura este "obiectiv consubstanţială 
spiritului " ,  adică subiectului. Iar acest subiect 
este legat de lumea sa intr-un mod cit se poate 
de special : " . . .  natura este pusă sub semnul omu­
lui activ, al omului care înscrie tehnica în natură" 12• 

Ştiinţa naturii se dezvoltă sub imperiul aprio­
ricului tehnologic care proiectează natura ca instru­
mentalitate potenţială, ca material al contro­
lului şi organizării. Iar cuprinderea naturii ca 
instrumentalitate (ipotetică) precede evoluţia ori­
cărei organizări tehnice particulare : 

"Omul modern consideră totalitatea Fiinţei ca 
materie primă a producţiei şi supune totalitatea 
lumii-obiect orizont ului şi ordinii producţiei ( Her­
stellen )" . "Folosirea maşinismului şi fabricarea 
de maşini nu sînt tehnica însăşi, ci numai un in­
strument adecvat pentru realizarea esenţei teh­
nicii în materia ei primă obiectivă" 13• 

11 Die Krisis der curopăischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phănomenologie, ed.  vV. Biemel , Haga, 
Nijhoff , 1 954 ,  p. 8 1 .  

12 Gaston Bachelard , L'activite rationaliste de l a  Phy­
sique contemporaine, Presses Universitaires , Paris , 1 951 , 
p .  7 ,  cu referire la K. Marx şi F. Engels, Ideologia germană. 

13 Martin Heidegger, IIolzwege, Frankfurt, Kloster­
mann, 1 950,  p. 266 şi urm. Vezi şi Vortrăge und Aufsătze, 
Pfullingen , Gunther Neske , 1 954 , p. 22 ,  29 .  

3 8 1  



Aprioricul tehnologic este ŞI aprwnc politic 
întrucît transformarea naturii o implică pe cea 
a omului şi întrucît "creaţiile omeneşti" provin 
dintr-un ansamblu social şi se întorc în el. Se poate 
totuşi spune că maşinismul universului tehnologic 
este "ca atare" indiferent faţă de scopurile poli­
tice - el poate revoluţiona sau întîrzia o socie­
tate. Un calculator electronic poate sluji în egală 
măsură unei administraţii capitaliste şi unei ad­
ministraţii socialiste ; un ciclotron poate fi o uneal­
tă la fel de eficientă în război sau într-o activitate 
paşnică. Această neutralitate este contestată în 
aserţiunea controversată a lui Marx, după care 
"moara acţ.ionată cu mîna creează societatea cu 
stăpîni feudali ; moara cu abur - societatea cu 
capitalişti industriali" 14• Dar această afirmaţie 
este apoi precizată în teoria marxistă însăşi : 
nu tehnica, ci modul social de producţie consti­
tuie factorul istoric de bază. Oricum, cînd tehnica 
devine forma universală a producţiei materiale, 
ea circumscrie o întreagă cultură ; ea proiectează 
o totalitate istorică ,  un "univers" .  

Sîntem oare îndreptăţiţi să afirmăm că evoluţia 
metodei ştiinţifice pur şi simplu "reflectă" trans­
formarea realitătii naturale în realitate tehnică 
în procesul civili�aţiei industriale ? A formula ast­
fel raportul dintre ştiinţă şi societate înseamnă 
a admite două domenii separate şi două eveni­
mente separate, între care există o conexiune ( 1 )  
ştiinţa şi gîndirea ştiinţifică, c u  conceptele lor 
interne şi adevărul lor intern şi (2) , folosirea şi 
aplicarea ştiinţei în realitatea socială. Cu alte 
cuvinte, oricît de strînsă ar fi conexiunea celor 
două evoluţii , ele nu se implică şi nu se definesc 
reciproc. Ştiinţa pură nu este ş tiinţă aplicată ; 
ea îşi menţine identitatea şi validitatea , indepen­
dent de folosirea ei. Mai mult, această noţiune 
de neutralitate în esenţă a ştiinţei este extinsă şi 
asupra tehnicii . Maşina este indiferentă faţă de 

14 K. Marx - F. Engels , Opere, voi. �. Bucureşti , 
Editura politică, 1 958 ,  p. 1 30 .  

382 



utilizările sociale care i se dau,  cu condiţia ca 
aceste utilizări să rămînă în limitele posibilită­
ţilor ei tehnice. 

Ţinînd seama de caracterul intern instrumenta­
list al metodei ş tiinţifice, această interpretare apare 
ca fiind inadecvată. Intre gîndirea ştiinţifică 
şi aplicarea ei, între universul discursului ştiinţi­
fic şi cel al discursului comportamentului coti­
dian pare să existe o legătură mai strînsă, o legă­
tură în cadrul căreia ambele se supun aceleiaşi 
logici şi raţionalităţi a dominaţiei. 

Intr-o evoluţie paradoxală,  eforturile ştiinţei de 
a stabili obiectivitatea rigidă a naturii au dus la 
o dematerializare crescîndă a naturii : " Ideea unei 
naturi infinite existînd ca atare , idee pe care tre­
buie să o abandonăm, consti tuie mitul ştiinţei 
moderne. Ştiinţa a început prin a spulbera mitul 
evului mediu. Iar acum ştiinţa se vede silită, 
pentru a fi consecventă cu sine , să-şi dea seama 
că a înlocuit un mit cu altul" 15• 

Procesul care a început cu înlăturarea substan­
ţelor independente şi a cauzelor finale ajunge la 
ideatizarea obiectivităţii. Este vorba, însă, de 
o ideatizare foarte specifică, în cadrul căreia 
obiectul se constituie singur într-o relaţie cvasi 
practică cu subiectul : " Şi ce este materia ? In 
fizica atomică este definită prin reacţiile ei posi­
bile la experimentele făcute de om şi prin legile 
matematice - adică intelectuale - de care as­
cultă. Noi definim materia ca un obiect posibil 
al manipulării de către om"16 •  

In cazul aces ta, ştiinţa a devenit în  sine tehno­
logică : " Ştiinţa pragmatică are despre natură o 
concepţie care se potriveşte epocii tehnice" 17• 
In măsura în care acest operaţionalism devine 
pivotul activităţii ştiinţifice , raţionalitatea ia 
forma unei construcţii metodice ; ea organizează 
şi tratează materia ca pe o simplă substanţă de 

15 C.F. von Weizsiickcr, The llistory of Nature, p . 7 1 .  
1 6  Op . cit . , p .  1 42 (subliniat d e  mine ) .  
1 7  Op . cit. , p .  7 1 .  

383 



control, ca pe o instrumentalitate potrivită tutu­
ror scopurilor - o instrumentalitate per se, "în 
sine" .  

Atitudinea "corectă" faţă de  instrumentalitate 
este abordarea tehnică, logos-ul corect este tehno­
logia, care proiectează realitatea tehnologică şi îi 
răspunde acesteia18• In această realitate ,  materia 
este la fel de "neutră" ca ştiinţa ; obiectivitatea 
nu are în ea un telos şi nici nu este structurată spre 
un telos. Dar tocmai caracterul ei neutru leagă 
obiectivitatea de un Subiect istoric-specific şi 
anume conştiinţa predominantă în societatea de 
către care şi pentru care este stabilită această 
neutralitate. Ea se manifestă în însesi abstractiile 
care alcătuiesc noua raţionalitate -· mai deg�abă 
ca un factor intern decît extern. Operaţionalis­
mul pur şi cel aplicat, raţiunea teoretică şi cea 
practică, activitatea ştiinţifică şi activitatea în 
domeniul afacerilor efectuează reducerea calită­
ţilor secundare la calităţi primare, cuantificarea 
şi abstractizarea unor "genuri particulare de enti­
tăţi" .  

Ce-i drept, raţionalitatea ştiinţei pure este li­
beră de valori şi nu stabileşte nici un fel de scopuri 
practice , ea este "neutră" faţă de orice valori exte­
rioare care i-ar putea fi impuse. Dar această 
neutralitate este o trăsătură pozitivă. Raţiona­
litatea ştiinţifică promovează o organizare societală 
specifică tocmai prin faptul că ea proiectează sim­
pla formă (sau simpla materie - aici , aceste noţiuni, 
altfel opuse, converg) care poate fi subordonată 
practic tuturor scopurilor . Formalizarea şi funcţio­
nalizarea sînt, anterior oricărei aplicări , "forma 

18 Sper să nu fiu înţeles greşit in sensul că aş susţine 
că conceptele fizicii matematice sînt elaborate ca "scule" 
şi că au o intenţie tehnică , practică. Tehno-logică este mai 
curînd " intuiţia" apriorică sau sesizarea apriorică a uni­
versului în care se mişcă ştiinţa, în care ea se constituie 
ca ştiinţă pură. Ştiinţa pură rămîne legată de aprioricul 
pe care îl abstractizează. Ar fi mai just să vorbim despre 
orizontul instrumentalist al fizicii matematice . Vezi Suzan­
ne Bachelard , La conscience de rationaliuJ, Paris , Presses 
Universi taires , 1958 , p .  31 . 

384 



pură" a unei practici sociale concrete. Pe cîtă 
vreme ştiinţa a eliberat natura de scopuri inerente 
şi a despuiat materia de toate însuşirile ei (cu 
excepţia celor cuantificabile) ,  societatea i-a eli­
berat pe oameni de ierarhia "naturală" a depen­
denţei personale, legîndu-i unii de alţii conform 
unor însuşiri cuantificabile - şi anume ca unităţi 
de forţă de muncă abstractă, calculabile în uni­
tăţi de timp. "In virtutea raţionalizării modurilor 
de muncă, eliminarea calităţilor este transferată 
din universul ştiinţei în cel al experienţei coti­
diene" 19. 

Există oare între cele două procese de cuantifi ­
care , ştiinţifică şi socială, vreun paralelism şi 
vreun raport de cauzalitate ? Sau este conectarea 
lor opera unei constatări sociologice a posteriori ? 
Discuţia precedentă presupune că noua raţionali­
tate ştiinţifică este în sine, în însăşi abstracţia 
şi puritatea ei, operaţională întrucît s-a dezvol­
tat pe un fundal instrumentalist. Observaţia şi 
experimentul, organizarea şi coordonarea metodică 
a datelor, propoziţiilor şi concluziilor nu au loc 
niciodată într-un spaţiu teoretic nestructurat, 
neutru. Proiectul cunoaşterii implică operaţii asu­
pra obiectelor dintr-un univers dat al discursului 
şi acţiunii sau asupra abstracţiilor făcute pe baza 
acestor obiecte. Ştiinţa observă, calculează şi 
teoretizează, de pe o pozi ţie în acest univers. 
Stelele observate de Galilei erau aceleasi si în 
antichitate, dar universul diferit al dis�ur�ului 
şi acţiunii - pe scurt, realitatea socială diffl­
rită - a deschis o nouă direcţie şi un nou orizont 
observaţiei şi a oferit posibilităţile de a ordona 
datele observate. Nu mă ocup aici de raportul 
istoric dintre rationalitatea stiintifică si cea so­
cială la începutu'rile epocii �ode;ne. S�opul meu 
este să demonstrez caracterul instrumentalist in­
tern al acestei raţionalităţi ş�iinţifice, datorită 
căruia ea este a priori tehnologie, şi aprioricul 

19 M.  H orkheimer şi Th. W. Adorno,  Dialektik der 
Aufkliirung, p. 50 .  

385 



unei tehnologii specifice - anume tehnologia ca 
formă de control social si dominatie socială. 

Gîndirea ştiinţifică modernă, în' măsura în care 
este pură, nu proiectează anumite scopuri practice 
şi nici anumite forme de dominaţie. Oricum, nu 
există dominaţie per se. Pe măsură ce se dezvoltă, 
teoria face abstracţie de, sau respinge, un con­
text teleologic faptic - cel al universului dat, 
concret al discursului si actiunii. Tocmai înăun­
trul acestui univers ap�re s�u nu apare proiectul 
ştiinţific, teoria concepe sau nu concepe alterna­
tivele posibile, ipotezele ei subminează realita­
tea preexist entă sau îi extind limitele. 

Principiile ştiinţei moderne au fost aprioric 
structurate astfel incit să poată servi ca instru­
mente conceptuale pentru un univers al unui con­
trol eficient care se autopromovează ;  operaţio­
nalismul teoretic a ajuns să corespundă operaţio­
nalismului practic. Metoda ştiinţifică care a dus 
la o dominare tot mai eficientă a naturii a ajuns 
astfel la producerea conceptelor pure şi a instru­
mentalităţilor pentru dominarea tot mai efici­
entă a omului de către om prin dominarea naturii. 
Raţiunea teoretică, rămînînd pură şi neutră, a 
intrat în serviciul raţiunii practice. Fuziunea s-a 
dovedit rodnică pentru ambele. Astăzi domina­
ţia se perpetuează şi se extinde nu numai prin 
tehnologie, ci şi ca tehnologie, iar aceasta din 
urmă asigură ampla legitimare a puterii politice 
care se extinde şi care absoarbe toate sferele 
cul turii. 

In aces t univers, tehnologia asigură, de aseme­
nea, ampla raţionalizare a lipsei de libertate a 
omului şi demonstrează imposibilitatea "tehni­
că" de a fi autonomi şi de a ne determina singuri 
existenţa. Căci lipsa de libertate nu apare nici 
ca iraţională, nici ca fiind de natură politică, ci 
mai degrabă ca supunere faţă de aparatul tehnic 
care extinde confortul existenţei şi sporeşte pro­
ductivitatea muncii. Astfel, raţionalitatea mai 
degrabă apără în loc să anuleze legitimitatea domi­
naţiei , iar orizontul instrumentalist al raţiunii 

386 



se deschide asupra unei societăţi raţional-totali­
tare : 

"Am putea numi filozofie autocratică a tehni­
cilor pe aceea care vede în ansamblul tehnic un 
loc în care maşinile se folosesc pentru a dobîndi 
putere. Maşina este numai un mijloc ; scopul este 
cucerirea naturii, domesticirea forţelor naturale 
cu ajutorul unei prime înrobiri : maşina este un 
sclav care serveşte la producerea altor sclavi. 
O asemenea orientare dominatoare şi sclavagistă 
se poate întîlni cu revendicarea libertăţii pentru 
om. Este, însă, greu să te eliberezi transferînd 
sclavia asupra altor fiinţe - oameni, animale sau 
maşini ; a domni peste un popor de maşini care 
înrobesc lumea întreagă înseamnă tot a domni, 
iar orice domnie presupune acceptarea schemelor 
de înrobire"20 • 

Dinamica necontenită a progresului tehnic s-a 
impregnat cu un conţinut politic, iar Logosul 
tehnicii a fost transformat în Logosul aservirii 
continue. Forţa eliberatoare a tehnologiei - in­
strumentalizarea lucrurilor - se preface într-o pie­
dică a eliberării, devenind instrumentalizare a 
omului. 

Această interpretare ar lega proiectul ştiinţific 
(metodă şi teorie) ,  anterior oricărei aplicări şi 
folosiri , de un proiect social specific şi ar vedea 
această legătură tocmai în forma internă a raţio­
nalităţii ştiinţifice , adică în caracterul funcţional 
al conceptelor ei. Cu alte cuvinte, universul şti­
inţific (adică nu propoziţiile specifice despre 
structura materiei, energie, corelaţia lor etc . ,  ci 
proiectarea naturii ca materie cuantificabilă,  ca 
ghid al abordării ipotetice a obiectivităţii şi al 
expresiei logico-matematice a acesteia) ar fi ori­
zontul unei practici sociale concrete, care ar fi 
păstrată în dezvoltarea proiectului ştiinţific . 
. Dar, chiar dacă am admite instrumentalismul 

intern al raţionalităţii ş tiinţifice ,  această presu­
punere tot nu ar stabili validitatea socio-logică 

20 Gilbert Simondon, Du mode d'existence des objets 
techniques, Paris, Aubier, 1 958 , p .  1 2 7 .  

387 



a proiectului ştiinţific. Odată admis că formarea 
celor mai abstracte concepte ştiinţifice tot men­
ţine corelaţia dintre subiect şi obiect într-un uni­
vers dat al discursului şi acţiunii, legătura dintre 
raţiunea teoretică şi cea practică poate fi înţeleasă 
în moduri foarte diferite. 

O astfel de interpretare diferită ne-o oferă 
"epistemologia genetică" a lui Piaget. Formarea 
conceptelor ştiinţifice este interpretată de Pia­
get în termenii diferitelor abstracţii pornind de 
Ia corelaţia generală dintre subiect şi obiect. 
Abstracţia nu purcede nici de la simplul obiect, 
astfel încît subiectul să funcţioneze numai ca punct 
neutru de observare şi măsurare , nici de Ia su­
biect ca vehicul al Raţiunii cognitive pure. Piaget 
face o deosebire între procesul cunoaşterii în mate­
matică şi acelaşi proces în fizică. Primul este ab­
stracţie "în interiorul acţiunii ca atare" : "Con­
trar celor ce se afirmă adesea, fiinţele matema­
tice nu rezultă deci dintr-o abstractizare a obiec­
telor, ci dintr-o abstractizare înfăptuită înăuntrul 
acţiunilor ca atare. A aduna, a ordona, a muta 
din loc etc. sînt acţiuni mai generale decît a gîndi, 
a împinge etc. deoarece ele ţin de coordonarea 
însăşi a tuturor acţiunilor particulare şi se inse­
rează în fiecare dintre ele cu titlu de factor co­
ordonator . . .  " 21• 

Propoziţiile matematice exprimă astfel o "aco­
modare generală Ia obiect" - contrar adaptări­
lor particulare care sînt caracteristice propozi­
ţiilor adevărate din fizică. Logica şi logica mate­
matică sînt "o acţiune asupra obiectului oarecare , 
adică o acţiune adaptată în chip general"22 ; iar 
această "acţiune" are o validitate generală întru­
cît "această abstractizare sau diferenţiere pă­
trunde pînă în sînul coordonărilor ereditare , în­
trucît mecanismele coordonatoare ale acţiunii ţin 

21 lntroduction a l'epistemologie genetique, tome I II,  
Presses universitaires , Paris , 1 950,  p .  2 8 7 .  22 Op.  cit. p. 288 .  

388 



intotdeauna, la origine , de coordonări reflexe şi 
instinctive"23• 

In fizică, abstractizarea purcede de la obiect, 
dar se datorează unor acţiuni specifice ale subiec­
tului ; astfel , abstracţia ia în mod necesar o formă 
logico-matematică, deoarece "acţiunile particu­
lare nu duc la cunoaştere decît dacă sînt coordo­
nate între ele şi dacă această coordonare este, 
prin însăşi natura ei, logico-matematică" 24• 

Abstractizarea în fizică trimite, în mod necesar, 
înapoi la abstractizarea logico-matematică, iar 
aceasta este, in calitate de coordonare pură, forma 
generală a acţiunii, "acţiunea ca atare" .  Iar această 
coordonare constituie obiectivitatea pentru că 
păstrează structurile ereditare "reflexe şi instinc­
tive".  

Piaget recunoaşte caracterul practic intern al 
raţiunii teoretice , dar îl deduce dintr-o structură 
generală a acţiunii, care este, in ultimă instanţă, o 
structură biologică, ereditară. Metoda ştiinţifică 
ar avea, in cele din urmă, o bază biologică, 
care este supraistorică (sau,  mai curînd, infra­
istorică). Dealtfel, admiţînd că orice cunoaşte­
re ştiinţifică presupune coordonarea unor acţiuni 
particulare, nu văd de ce o astfel de coordonare 
ar fi "prin însăşi natura ei" logico-matematică -
doar dacă "acţiunile particulare" ar fi operaţiu­
nile ştiinţifice ale fizicii moderne, în care caz inter­
pretarea ar fi circulară. 

In contrast cu analiza mai degrabă psihologică 
şi biologică a lui Piaget, Husserl a propus o 
epistemologie genetică concentrată pe structura 
social-istorică a raţiunii ştiinţifice. Mă voi referi 
la lucrarea lui Husserl25 numai în măsura în care 
ea subliniază cît de mult este stiinta modernă 
"metodologia" unei realităţi istorice pre-date, în 
al cărei uni vers se mişcă. 

28 Op. cit. p. 289.  
2 '  Op .  cit. , p .  291 . 
25 Die Krisis der europăischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phănomenologie. 

389 



Husserl porneşte de la faptul că matematiza­
rea naturii a dus la o cunoaştere practică validă :  
la construirea unei realităţi "ideatice" care putea 
fi "corelată" efectiv cu realitatea emp irică (p.  
19 ; 42) .  Opera ştiinţifică, însă, se referea la o 
practică pre-ştiinţifică, care constituia baza ori­
ginară ("Sinnesfundament" )  a ştiinţei lui Galilei. 
Această bază pre-ştiinţifică a ştiinţei in univer­
sul practicii ( Lebenswelt) care a determinat 
structura teoretică nu a fost luată în considerare 
de Galilei ; mai mult chiar, ea a fost ascunsă (rer­
deckt) de evoluţia ulterioară a ştiinţei. Astfel 
s-a născut iluzia că matematizarea naturii a creat 
un "adevăr absolut autonom" ( eigenstiindige ) , 
(p. 49 şi urm.)  pe cîtă vreme ea a rămas de fapt 
o metodă şi o tehnică specifice pentru Lebens­
welt. V ălul ideatic ( 1 deenkleid) al ştiinţei mate­
matice este aşadar un văi de simboluri care repre­
zintă şi totodată maschează ( rertritt şi rerklei­
det) "universul practicii" (p. 52) .  

In ce constă intenţia, conţinutul originar, pre­
ştiinţific menţinut în structura conceptuală a 
ştiinţei ? Măsurarea în practică descoperă posibili­
tatea de a folosi anumite forme, configuraţii şi 
relaţii fundamentale care sînt universal "dispo­
nibile - ca identic aceleaşi - pentru determina­
rea şi calcularea exactă a obiectelor şi relaţiilor 
empirice" (p . 25) .  In ciuda abstractizării şi a gene­
ralizării, metoda ştiinţifică menţine (şi maschea­
ză) structura ei tehnică pre-ştiinţifică ; dezvolta­
rea primei reprezintă (şi maschează) dezvoltarea 
celei de-a doua. Astfel , geometria clasică "ideali­
zează" practica observării şi măsurării pămîntului 
(Feldmesskunst ). Geometria este teoria obiectua­
lizării practice. 

Algebra şi logica matematică construiesc, de­
sigur, o realitate ideatică absolută, eliberată de 
îndoielile şi particularităţile incalculabile ale uni­
versului practicii şi ale subiecţilor care trăiesc 
în el. Oricum, această construcţie ideatică este 
teoria şi tehnica ideatizării noului univers al 
practicii : " In practica matematică obţinem ceea 

390 



ce ne refuză practica empirică, adică exactitatea. 
Căci este posibil ca formele ideale să fie determi­
nate în termeni de identitate absolut(L. Astfel ele 
devin universal disponibile şi accesibile" (p. 24) . 
Coordonarea (Zuordnung) lumii ideatice cu cea 
empirică ne îngăduie "să proiectăm regularităţile 
anticipate ale universului practicii" :  "Odată ce 
se posedă formulele, se posedă şi previziunea dorită 
în practică" - previziunea a ceea ce este de 
aşteptat în experienţa vieţii concrete (p. 43) .  

Husserl scoate în  relief conotaţiile tehnice, pre­
ştiinţifice ale exactităţii şi interschimbabili tăţii 
matematice. Aceste noţiuni centrale ale ş tiinţei 
moderne apar nu ca simple subproduse ale ştiin­
ţei pure , ci ca elemente ţinînd de structura ei 
conceptuală internă. Abstracţia ştiinţifică de la 
concreteţe, cuantificarea însuşirilor, care oferă 
totodată exactitate şi validitatea universală, im­
plică o experienţă concretă specifică a universu­
lui practicii - un mod specific de "a vedea" 
lumea. Iar această "viziune",  în ciuda caracteru­
lui ei "pur" , dezinteresat, înseamnă a vedea în­
tr-un context teleologic, practic. Ea înseamnă a 
anticipa ( Voraussehen) şi a proiecta (Vorhaben) .  
Ştiinţa galileică este ştiinţa anticipării ş i  proiec­
tării metodice,  sistematice. Dar - şi aceasta este 
hotărîtor - a unei anticipări şi a unei proiectări 
specifice, în sensul că ele experimentează, sesi­
zează si modelează lumea în termenii unor rela­
ţii calculabile şi previzibile între unităţi identifi­
cabile cu exactitate. In acest proiect, cuantifi­
cabilitatea universală este o condiţie prealabilă 
a dominării naturii. Insuşirile individuale, necuan­
tificabile împiedică organizarea oamenilor şi 
lucrurilor în concordanţă cu energia măsurabilă 
care urmează a fi extrasă din ei. Este vorba, însă, 
de un proiect specific, social-istoric, iar conştiinţa 
care întreprinde acest proiect este subiectul as­
cuns al ştiinţei galileice ;  aceasta din urmă este 
tehnica, arta anticipării, extinsă în infinitate (p .  
5 1 ) .  

391 



Tocmai pentru ca, m formarea conceptelor ei, 
ştiinţa galileică este tehnica unui univers specific 
al practicii ,  ea nu transcende şi nu poate trans­
cende această Lebenswelt. În esenţa ei, ea rămîne 
in limitele experienţei fundamentale şi ale uni­
versului teleologic instituit de această realitate. 
Conform formulării lui Husserl , in ştiinţa gali­
leică "universul concret al cauzalităţii devine ma­
tematică aplicată" (p. 1 12) - dar universul per­
cepţiei şi al experienţei, "în care trăim întreaga 
noastră viaţă practică, rămîne aşa cum este , ne­
schimbat în structura lui esenţială, în propria lui 
cauzalitate concretă" (p. 5 1 ,  sublinierile îmi apar­
ţin. - H.M.) .  

Este o declaraţie sfidătoare , minimalizată cu 
uşurinţă, dar eu îmi voi îngădui o posibilă supra­
interpretare. Enunţul lui Husserl nu se referă nu­
mai la faptul că, în ciuda geometriei neeucli­
diene, noi continuăm să percepem şi să acţionăm 
intr-un spaţiu tridimensional , sau că, în pofida 
conceptului "statistic" de cauzalitate, continuăm 
să acţionăm, in sensul comun, in conformitate cu 
"vechile" legi ale cauzalităţii. De asemenea, el 
nu contrazice modificările ce se produc continuu 
in universul practicii cotidiene ca rezultat al 
"matematicii aplicate" .  Enunţul lui Husserl pune 
în discuţie ceva mult mai grav : anume limita 
inerentă a ştiinţei şi metodei ştiinţifice stabilite , 
in virtutea cărora acestea extind, raţionalizează 
şi asigură universul predominant al practicii, 
fără a-i modifica structura existenţială - adică 
fără a afJea în fJedere un mod calitati" nou de "a 
fJedea" şi relaţii calitativ noi între oameni şi intre 
om si natură. 

Cit priveşte formele de viaţă instituţionali­
zate , ştiinţa (atît cea pură cît şi cea aplicată) ar 
avea astfel o funcţie stabilizatoare , statică, con­
servatoare. Chiar şi cele mai revoluţionare cu­
ceriri ale ei nu ar fi decit construire şi distrugere 
conform unei experienţe şi organizări specifice 
a realitătii. Continua autocorectare a stiintei 
însăşi - 'revoluţionarea ipotezelor ei ca;e e�te 

392 



un element constitutiv al metodei sale - pro­
movează şi extinde acelaşi univers istoric, ace­
eaşi experienţă de bază. Ea rămîne credincioasă 
aceluiaşi aprioric formal , care tinde către un con­
ţinut cit se poate de material şi de practic. De­
parte de a subestima schimbarea fundamentală 
survenită odată cu instaurarea ştiinţei galileice, 
interpretarea lui Husserl subliniază ruptura ra­
dicală cu tradiţia pregalileică ; orizontul de gîn­
dire instrumentalist a constituit, într-adevăr, 
un orizont nou. EI a făurit un univers nou al 
raţiunii teoretice şi practice, dar a rămas legat 
de un univers istoric specific care are limitele 
sale evidente - în teorie ca şi in practică, în 
metodele sale pure ca şi în cele aplicate. 

Discuţia anterioară pare să se refere nu nu­
mai Ia limitele şi prejudecăţile lăuntrice ale me­
todei ştiinţifice , ci şi Ia subiectivitatea ei isto­
rică. Mai mult, ea pare să implice necesitatea 
creării unei "fizici calitative" ,  reinvierea filozo­
fiilor teleologice etc. Eu admit că această bănu­
ială este întemeiată, dar, în stadiul in care ne 
aflăm, pot numai să asigur că nu intenţionez să 
dezvolt idei obscurantiste26• 

Indiferent cum defineşte cineva adevărul şi 
obiectivitatea, ele rămîn legate de agenţii umani 
ai teoriei şi practicii şi de capacitatea acestora 
de a înţelege şi schimba lumea lor. Această capa­
citate, la rindul ei , depinde de gradul in care 
materia (oricare ar fi ea) este recunoscută şi în­
ţeleasă drept ceea ce este ea în toate formele par­
ticulare. In această privinţă, ştiinţa contempo­
rană are o validitate obiectivă infinit mai mare 
decît inaintaşele ei. Am putea chiar adăuga că, 
in prezent, metoda ştiinţifică este singura me­
todă îndreptăţită să revendice o asemenea vali­
ditate ; interacţiunea ipotezelor cu faptele ob­
servabile validează ipotezele şi demonstrează 
faptele. Ceea ce aş vrea să arăt este faptul că 
ştiinţa , în virtutea propriei sale metode şi a pro-

26 Vezi volumul de faţă, p. 397 -�2 9. 

393 



priilor sale concepte , a proiectat şi a promovat 
un univers în care dominaţia asupra naturii a 
rămas legată de dominaţia asupra omului -
legătură care tinde să devină fatală acestui uni­
vers ca întreg. Înţeleasă şi stăpînită de ştiinţă, 
natura reapare în aparatul tehnic de producţie 
şi distrugere care întreţine şi îmbunătăţeşte viaţa 
indivizilor, subordonîndu-i totodată stăpînilor apa­
ratului. Astfel , ierarhia raţională se contopeşte 
cu cea socială. In cazul acesta, schimbarea direc­
ţiei progresului, care ar putea rupe această legă­
tură fatală, ar afecta, de asemenea, însăşi struc­
tura ştiinţei, proiectul ştiinţific. Fără a-şi pierde 
caracterul raţional , ipotezele ştiinţei s-ar dez­
volta într-un context experimental esenţialmen­
te diferit (contextul unei lumi pacificate) ;  ca 
urmare ştiinţa ar ajunge la concepte esenţial­
mente diferite ale naturii şi ar stabili fapte esen­
tialmente diferite. Societatea ratională submi-
nează ideea de Raţiune. 

' 

Am arătat că elementele acestei subminări 
- conceptele altei raţionalităţi - au fost pre­
zente în istoria gîndirii de la începuturile aces­
Leia. Vechea idee a unui stat în care Fiinţa atinge 
desăvîrşirea, în care tensiunea dintre "este" şi 
"trebuie" este înlăturată în ciclul unei veşnice 
reîntoarceri , constituie o parte integrantă a me­
tafizicii dominaţiei. Totodată, însă, ea ţine şi 
de metafizica eliberării - de reconcilierea Lo­
gosului cu Eros. Această idee are în vedere opri­
rea productivităţii represive a Raţiunii, sfîrşi­
tul dominaţiei prin satisfacţii. 

Cele două raţionalităţi opuse nu pot fi pur şi 
simplu corelate cu gîndirea clasică şi, respectiv, 
cu gîndirea modernă, aşa cum pretinde J ohn 
Dewey : "de la bucuria contemplativă la mani­
pulare activă şi control activ" , şi "de la cunoaş­
tere ca plăcere estetică procurată de proprie­
tăţile naturii, la cunoaştere ca mij loc de control 
material" 27• Gîndirea clasică era suficient sub-

27 John Dewey, The Quest of Certainty, New York, 
Minton, Balch and Co. , 1 929 ,  p p .  95,  100.  

394 



ordonată logicii controlului material , iar în 
gîndirea modernă există suficiente elemente de 
acuzare şi refuz pentru a invalida formula lui 
Dewey. Ca comportament şi gîndire conceptu­
ală,  raţiunea înseamnă, în mod necesar, stăpî­
nire şi dominaţie. Logos-ul este lege, regulă, 
ordine , în virtutea cunoaşterii. Subsumînd ca­
zurile particulare unui universal , subordo nîndu-Ie 
universalului lor, gîndirea ajunge Ia stăpînirea 
cazurilor particulare. Ea devine aptă nu numai 
să le înţeleagă, ci şi să acţioneze asupra lor 
şi să le controleze. Deşi orice gîndire este guver­
nată de logică, desfăşurarea acestei logici este 
deosebită în diferitele moduri de gîndire. Logica 
formală clasică şi logica simbolică modernă, logi­
ca transcendentală şi cea dialectică guvernează 
fiecare un alt univers al discursului şi experien­
tei. Ele s-au dezvoltat toate în sînul unui conti­
�uu istoric al dominaţiei, căruia îi plătesc tri­
but. Iar acest continuu conferă modurilor gîn­
dirii pozitive caracterul lor conformist şi ideo­
logic , iar modurilor gîndirii negative carac terul 
lor speculativ şi utopic. 

In rezumat, putem încerca acum să identifi ­
căm mai clar subiectul ascuns al  rationalitătii 
ş tiinţifice, precum şi scopurile ascuns� în forrr'!.a 
ei pură. Conceptul ştiinţific al unei naturi uni­
versal controlabile a proiectat natura ca infinită 
materie-în-funcţie ,  ca simplu material pentru 
teorie şi practică. Lumea-obiect s-a integrat, 
sub această formă, construcţiei unui univers 
tehnologic - un univers de instrumentalităţi 
mintale şi fizice ,  de mij loace în sine. Astfel, acesta 
este un sistem cu adevărat "ipotetic" , depin­
zînd de un subiect care validează si verifică. 

Procesul de validare şi procesul ' de verificare 
pot fi pur teoretice, dar ele nu au loc niciodată 
în vid si nu se încheie niciodată într-o minte in­
dividuală. Sistemul ipotetic de forme şi funcţii 
devine dependent de un alt sistem - un univers 
de scopuri prestabilit , în care şi pentru care se 
dezvoltă. Ceea ce apăruse ca fiind exterior, străin 

395 



proiectului teoretic , se dovedeşte a fi o parte 
a însăşi structurii lui (metodă şi concepte) ; obiec­
tivitatea pură se dezvăluie ca obiect pentru o 
subiectiritate care furnizează Telos-ul , scopu­
rile. In construirea realităţii tehnologice nu 
există o ordine ştiinţifică pur raţională ; proce­
sul raţionalităţii tehnologice este un proces poli­
tic . 

Omul si natura devin obiecte interschimba­
bile ale o'rganizării numai în mediul tehnologiei. 
Eficienţa universală şi rentabilitatea uni versală 
a aparatului căruia omul şi natura îi sînt subor­
donaţi maschează interesele particulare care 
organizează aparatul. Cu alte cuvinte,  tehnolo­
gia a devenit marele vehicul al reificării - al 
reificării sub forma ei cea mai dezvoltată si mai 
eficientă. Poziţia socială a individului şi �apor­
turile lui cu ceilalţi nu numai că apar ca fiind 
determinate de însuşiri şi legi obiective , ci tot­
odată aceste însuşiri şi legi par să-şi piardă carac­
terul lor misterios şi necontrolabil ; ele apar ca 
manifestări calculabile ale raţionalităţii (ştiinţi­
fice). Lumea tinde să devină materialul pentru 
o administrare totală care îi absoarbe pînă şi pe 
administratori. Plasa dominaţiei a devenit plasa 
raţiunii însăşi, iar societatea este în mod fatal 
prinsă în ea. Iar modurile de gîndire transcen­
dente par că transcend Raţiunea însăşi. 

In aceste condiţii , gîndirea ştiinţifică (ştiin­
ţifică în cea mai largă accepţiune a termenului, 
ca opusă gîndirii confuze ,  metafizice,  emoţio­
nale, ilogice) ia, in afara ştiinţelor fizice,  pe de 
o parte forma unui formalism (simbolism) pur 
şi inchis în sine, iar pe de altă parte forma unui 
empirism total . (Această opoziţie nu este con­
flictuală. Vezi aplicarea , cît se poate de empirică, 
a matematicii şi a logicii simbolice în industria 
electronică. ) In raportul cu universul existent 
al discursului şi comportamentului , noncontra­
dictia si nontranscendenta constituie numitorul 
co:dJ.un.' Empirismul total îşi dezvăluie funcţia 
ideologică în filozofia contemporană. 



CATASTROFA ELIBERĂRI I 

Gîndirea poziti vă şi filozofia sa neopoziti­
vistă se opun conţinutului istoric al raţionali­
tăţii .  Acesta nu este niciodată un factor sau 
înţeles exterior, care poate fi sau nu inclus în 
analiză ; el este nn factor constitutiv al gîndirii 
conceptuale şi determină validitatea concepte­
lor ei. In măsura în care societatea actuală este 
iraţională, analiza efectuată în termeni de raţio­
nalitate istorică introduce în concept elementul 
negativ : critica , contradicţia, transcendenţa. 

Elementul acesta nu poate fi asimilat poziti­
vului . El transformă cu totul intenţia şi validi­
tatea conceptului . Astfel , în analiza unei eco ­
nomii (capitaliste sau nu) care operează ca pu­
tere " independentă" aflată deasupra indivizilor, 
trăsăturile negative ( supraproducţie, şomaj , lipsă 
de securitate , risipă, represiune) nu sînt cu­
prinse atîta vreme cît apar ca subproduse mai 
mult sau mai puţin inevitabile , ca "reversul" 
creşterii şi al progresului. 

O administraţie totalitară poate , ce-i drept , 
să promoveze exploatarea eficientă a resurse­
lor ; "establishment "-ul nuclear-militar poate 
asigura , datorită unei enorme puteri de cumpă­
rare , milioane de locuri de muncă ; poate că 
truda şi plăgile sînt fenomene secundare ale 
dobîndirii bogăţiei şi răspunderi i ;  poate că gre­
şelile fatale şi crimele comise de conducători 
sînt ceva în firea lucrurilor. Există înclinaţia 

397 



de a admite demenţa economică şi politică -
şi ea este acceptată. Acest mod de a cunoaşte 
"reversul medaliei" contribuie însă mult la ci­
mentarea stării de lucruri existente, la unifica­
rea contrariilor, care se opune transformării ca­
litative pentru că ţine de o existenţă cu totul 
deznădăj duită sau total condiţionată, încetă­
ţenită într-o lume în care pînă şi iraţionalul este 
Raţiune. 

Toleranţa gîndirii pozitive este o toleranţă 
impusă, impusă nu de vreo agenţie teroristă, 
ci de puterea şi eficienţa copleşitoare, anonimă 
a societăţii tehnologice. Ca atare , ea impregnează 
conştiinţa generală - şi pe cea a criticului. 
Absorbirea negativului de către pozitiv este 
validată în experienţa cotidiană, care estom­
pează deosebirea dintre aparenţa raţională şi 
realitatea iraţională. Iată cîteva exemple banale 
ale acestei armonizări : 

1 .  Conduc un automobil nou. Mă bucur de 
frumuseţea, strălucirea, puterea şi confortul 
maşinii - dar, deodată, îmi dau seama că, într-un 
timp relativ scurt , ea se va deteriora şi va 
avea nevoie de reparaţii ; că frumuseţea şi caro ­
seria ei sînt ieftine , puterea inutilă, dimensiu­
nile stupide şi că nu voi găsi loc de parcare. In­
cep să mă gîndesc la automobilul meu ca la pro­
dusul uneia d in cele trei mari firme de automo ­
bile. Ea determină aspectul maşinii mele şi îi 
hotărăşte frumuseţea cît şi preţul accesibil , pu­
terea cît şi fragilitatea , modul de funcţionare 
cît şi demodarea. Intr-un fel , mă simt înşelat. 
Mă gîndesc că automobilul meu nu este ceea ce 
ar putea fi , că s-ar putea construi maşini mai 
bune la un preţ mai scăzut . Dar şi alţii trebuie 
să trăiască. Salariile şi impo.litele sînt prea mari ; 
se impune o schimbare ; ne merge mult mai bine 
decît înainte. Tensiunea dintre aparenţă şi rea­
litate piere , ambele contopindu-se într-un sen­
timent destul de plăcut . 

2. Fac o plimbare la ţară. Totul este aşa cum 
trebuie să fie : natura este mai frumoasă ca ori-

398 



cînd. Păsări , soare , iarbă verde , priveliştea mun­
ţilor printre frunzele pomilor, singurătate, nici 
un radio ,  nici un miros de benzină. Deodată, 
cărarea co teşte , dînd în autostradă .  Iată-mă 
iarăşi printre panouri publicitare , s taţii-service , 
moteluri şi hanuri . Am fost într-un parc naţio­
nal , iar acum ştiu că aceea nu era realitatea. 
Era o "rezervaţie" ,  adică ceva apărat şi men­
ţinut ca o specie pc cale de dispariţie. Fără 
intervenţia guvernului ,  realmente , vînzători i de 
cîrnaţi şi motelurile ar fi invadat demul t acel 
colţ de natură. Sînt recunoscător guvernului ; 
ne merge mult mai bine decît înainte. 

3. Metroul , seara , la orele de vîrf. Nu văd 
decît feţe şi trupuri obosite, ură, supărare. Am 
impresia că, în orice clipă, cineva ar putea să 
scoată un cuţit - aşa , fără motiv. Toţi ci tesc sau , 
mai hine zis , sînt cufundaţi într-un ziar, o re­
vistă, o carte de buzunar. Şi totuşi , după cîteva 
ore, aceiaşi oameni , dezodorizaţi , spălaţi , îmbră­
caţi în haine de seară sau de casă, pot fi fericiţi 
şi tandri , pot z îmbi realmente şi pot  uita (sau 
să-şi amintească) . Dar cei mai mulţi so vor afla 
acasă într-o companie pe care o consideră insu­
portabilă sau într-o teribilă singurătate. 

Aceste exemple pot ilustra mariajul fericit al 
pozi tivului cu negativul - ambiguitatea obiec­
tir;ă care aderă la datele experienţei. Ambigui­
tatea aceasta este obiectivă pentru că variaţia 
din senzaţiile şi reflecţiile mele corespunde mo­
dului în care faptele experienţei sînt corelate în 
realitate. Înţelegerea acestei corelaţi i  distruge 
însă consti inta armonizatoare si falsul ei rea­
lism. Gîn'dire� critică se strădui�ste să definească 
caracterul iraţional (din ce în �e mai evident) 
al raţionalităţii statornicite şi tendinţele care 
determină această raţionalitate să genereze pro ­
pria ei transformare. "Propria ei transformare" , 
deoarece, ca totalitate istorică, ea a dezvoltat 
forţe şi capacităţi care devin ele înseşi proiecte 
ce depăşesc hotarele total ităţii statornicite. Ele 
sînt posibil ităţi ale raţionalităţii tehnologice 

399 



crescînde şi ca atare ele implică întreaga soci e ­
tate. Transformarea tehnologică este totodată 
transformare politică ,  dar schimbarea politică 
va deveni schimbare socială calitativă numai 
în măsura în care va modifica direcţia progre­
sului tehnic , adică dezvoltînd o tehnologic nouă. 
Căci tehnologia statornicită a devenit o unealtă 
a politicii distructive. 

O astfel de schimbare calitativă ar fi tranzi­
ţia spre o treaptă mai înaltă de civilizaţie dacă 
tehnica ar fi proiectată şi folosită în scopul pa­
cificări i luptei pentru existenţă. Pentru a in­
dica implicaţiile perturbante ale acestei aser­
ţiuni , afirm că o astfel de orientare nouă a pro ­
gresului tehnic ar însemna prăbuşirea orientării 
statornicite ,  nu simpla evoluţie cantitativă a 
rationalităti i ( sti intifice s i  tehnologice) domi­
na�te ,  ci  'mai 'deg�abă t�ans formarea ei catas­
tro fică, apariţia unei no i  idei de Raţiune , teore­
tică ş i  practică .  

Noua idee de Raţiune este exprimată în pro ­
poziţia lui Whitchoad : "Funcţia Raţiunii este 
de a promova arta de a trăi"1• În vederea aces­
tui scop ,  Raţiunea este "conducătoarea atacu­
lui împotriva mediului înconjurător" , atac dic­
tat de "tripla necesitate imperioasă : 1. de a 
trăi ; 2. de  a trăi bine ; 3. de  a trăi mai bine"2• 

Propoziţiile lui  Whitehead par să descrie atît 
dezvoltarea actuală a ratiunii cît si e�ecul ei. 
Mai bine zis : ele par să sugereze 'că 'raţiunea 
aşteaptă încă să fie descoperită, recunoscută şi 
realizată ,  căci pînă acum funcţia i storică a Ra­
ţiunii a fost şi de a reprima, ba chiar de a ni­
mici necesitatea imperioasă de a tră i ,  de a tră i 
b ine, d e  a trăi mai bine - sau de a-i amîna sa­
tisfacerea şi de a-i fixa aceste ia un preţ exor­
bitant . 

1 A.N.  Whitehead , The Funct ion of Reason , Boston, 
Beacon Press , 1 959 ,  p. 5 .  

2 lbid, p .  8 .  

400 



În definitia dată de Whitchead functiei Ra­
ţiunii , term'enul "artă" conotează cleme�tul ne­
gării determinate. Aplicată societăţi i ,  Ra ţiunea 
a fost pînă acum opusă artei , pe cîtă vreme aces­
teia îi era conferit privilegiul de a fi mai degrabă 
iraţională - nesupusă Raţiunii ştiinţifice , teh­
nologice şi operaţionale. Raţionalitatea domi­
naţiei a separat Raţiunea ştiinţei de Raţiunea 
artei sau a falsificat Raţiunea artei integrînd 
arta în universul dominaţiei .  A fost o separare 
pentru că,  de la început , ştiinţa cuprindea Raţi­
unea estetică, j ocul l iber şi chiar nebunia imagi­
naţiei, fantezia transformări i ;  ştiinţa s-a com­
plăcut în raţionalizarea posibilităţilor. Acest 
j oc liber rămînea totuşi îndatorat lipsei domi­
nante de libertate care îl generase şi de la care 
s-a abstras ; posibilităţile cu care ştiinţa se juca 
erau de asemenea cele ale eliberării , - ale unui 
adevăr superior. 

Aceasta este legătura originară ( în universul 
dominaţiei şi al lipsei) dintre ştiinţă, artă şi fi­
lozofie. Este conştiinţa discrepanţei dintre real 
şi posibil ,  dintre adevărul aparent şi cel auten­
tic , cît şi efortul de a înţelege şi a birui această 
discrepanţă. Una dintre formele cele mai tim­
purii în care şi-a găsit expresie această discre­
panţă a fost deosebirea ce s-a făcut între zei şi 
oameni , finitudine şi infinit , schimbare şi per­
manenţă. Ceva din această corelaţie mitologică 
dintre real şi posibil a supravieţuit în gîndirea 
ştiinţifică şi a continuat să fie orientat spre o 
realitate mai raţională şi mai adevărată. Mate­
matica era considerată adevărată şi "bună" în 
acelasi sens ca Ideile metafizice ale lui Platon. 
Cum ' se face atunci că, evoluind, matematica 
a devenit ştiinţă, în timp ce Ideile au rămas me­
tafizică ? 

Răspunsul cel mai evident este că, într-o mare 
măsură, abstracţiile şti inţ ifice şi-au dovedit ade­
vărul participînd la cucerirea şi transformarea 
reală a naturii ,  în timp ce abstracţiile filozofice 
nu au făcut-o şi nici nu puteau s-o facă. Căci 

401 



cucerirea şi transformarea naturii s-au înfăp­
tuit în cadrul unei legi şi al unei ordini de viaţ,ă 
pe care filozo fia le  transcendea , supunîndu-le 
"vieţii bune" bazate pe altă lege şi altă ordine. 
Iar această ordine diferită, care presupunea un 
înalt grad de eliberare de trudă, ignoranţă şi 
sărăcie , a fost nereală atît la originea gîndiri i 
filozofice cît şi de-a lungul întregii ei evoluţii , 
pe cîtă vreme gîndirea ştiinţifică se putea aplica 
unei realităţ i tot mai pregnante şi mai uni­
versale. Conceptele filozofice ultime au rămas 
într-adevăr metafizice ; ele nu au fost şi nici nu 
puteau să fie verificate în termenii universului 
statornicit al limbajului şi acţiunii .  

Dacă aşa stau lucrurile, atunci cazul meta­
fizicii şi ,  mai ales , cel al semnificaţiei şi adevă­
rului propoziţiilor metafizice devine un caz is­
toric. Cu alte cuvinte, valoarea cognitivă şi ade­
vărul acestor propoziţii sînt determinate mai 
curînd de condiţii istorice decît de condiţii pur 
epistemologice. Ca toate propoziţiile care pre­
tind că sînt adevărate, ele trebuie să fie verifi­
cabile ; ele trebuie să rămînă în cadrul univer­
sului experienţelor posibile. Universul acesta 
nu este niciodată coextensiv cu cel statornicit ; 
el se întinde pînă la hotarele unei lumi pe care 
o putem făuri transformînd universul statorni­
cit cu mij loacele pe care acesta ni le-a oferit sau 
ni le-a refuzat. In înţelesul acesta, aria verifica­
bilităţii creşte de-a lungul istoriei. Astfel , specu­
laţiile despre Viaţa Bună, Societatea Bună şi 
Pacea Veşnică dobîndesc un conţinut din ce în 
ce mai realist ; din motive tehnologice , metafi­
zicul tinde să devină fizic .  

Mai mult , dacă adevărul propoziţiilor meta­
fizice este determinat de conţinutul lor istoric 
(adică de măsura în care ele definesc posibili­
tăţi istorice) , relaţia dintre metafizică şi ştiinţă 
este strict istorică. Cel puţ,in cît priveşte pro ­
pria noastră cultură, mai este admisă şi azi acea 
parte a Legii celor Trei Stadi i enunţată de Saint­
Simon, conform căreia stadiul ştiinţific al ci-

402 



vilizaţiei este precedat de cel metafizic. Dar este 
oare definitivă această ordine de succesiune ? 
Sau transformarea stiinti fică a lumii contine 
propria ei transcendenţă metafizică ? ' 

In  stadiul avansat al civilizaţiei industriale , 
raţionalitatea ştiinţifică, transpusă în putere 
politică, apare ca factorul hotărîtor în dezvol­
tarea alternativelor istorice. Se naste atunci 
intrebarea : tinde oare această putere' spre pro­
pria-i negare - cu alte cuvinte, spre promova­
rea "artei de a trăi" ? In societăţile statornicite , 
aplicarea continuă a raţionalităţii ştiinţifice ar 
ajunge Ia un punct final odată cu mecanizarea 
tuturor muncilor socialmente necesare dar re­
presive sub unghiul individual ("socialmente 
necesare" include aici toate operaţiile ce pot fi 
realizate mai eficient de maşini , chiar dacă aceste 
operaţii produc mai degrabă articole de lux şi 
risipă decît bunuri necesare) .  Acest stadiu ar fi , 
însă, totodată s fîrşitul şi limita raţionalităţii 
stiintifice în structura si orientarea ei statorni­
cite. ' Orice progres din;olo de această limită ar 
insemna ruptura, trecerea cantităţii in calitate. 
S-ar ivi posibilitatea unei realităţi umane esen­
ţialmente noi - şi anume, existenţa într-un 
timp liber, nevoile vitale fiind satisfăcute. Ast­
fel , proiectul ştiinţific însuşi ar fi liber pentru 
scopuri transutilitare, liber pentru "arta de a 
trăi" dincolo de necesităţile şi de risipa domi­
naţiei. Altfel spus, desăvîrşirea realităţii tehno­
logice ar fi nu numai condiţia prealabilă, ci şi 
baza raţională a transcenderii realităţii tehnolo­
gice. 

Aceasta ar însemna răsturnarea relaţiei tra­
ditionale dintre stiintă si metafizică. Ideile care 
de'finesc realitat�a îri. aiţi termeni decît cei ai 
ştiinţelor exacte sau ai ştiinţelor comportamen­
tului şi-ar pierde caracterul metafizic sau emo ­
tional ca urmare a transformării sti intifice a 
Îumii ; conceptele ştiinţi fice ar fi în' mă'sură să 
proiecteze şi să definească realităţile posibile 
ale unei existenţe libere şi pacificate. Elabora-

403 



rea acestor concepte ar însemna mai mult de­
cît evoluţia şti inţelor dominante. Ea ar implica 
raţionali tatea ştiinţifică în întregul ei , supus 
pînă atunci unei existenţe lipsite de libertate, 
şi ar însemna o nouă idee de ştiinţă, de Raţiune. 

Dacă desăvîrşirea proiectului tehnologic im­
plică o ruptură cu raţionalitatea tehnologică do­
minantă, această ruptură este, la rîndul ei , con­
diţionată de menţinerea bazei tehnice însăşi .  
Căci tocmai această bază a făcut posibile satis­
facerea nevoilor şi reducerea muncilor grele ; ea 
rămîne adevărata bază a tuturor formelor de 
libertate umană. Schimbarea cal itativă rezidă 
mai curînd în reconstruirea acestei baze , adică 
în dezvoltarea ei în scopuri diferite. 

Am subliniat faptul că aceasta nu înseamnă 
reinvierea unor "valori" (spirituale sau de altă 
natură) menite să suplimenteze transformarea 
ştiinţifică şi tehnologică a omului şi a naturii .  
Dimpotrivă, realizările istorice ale ştiinţei şi 
tehnologiei au făcut posibilă transpunerea f!alo­
rilor în sarcini tehnice, adică materializarea va­
lorilor. Problema constă asadar în a redefini 
valorile în termeni tehnici ,  ca elemente ale pro­
cesului tehnologic . Atunci scopurile noi , ca sco­
puri tehnice, ar interveni nu numai în folosirea 
maşinăriei , ci ş i  în proiectarea şi construirea 
acesteia. Mai mult , scopurile noi s-ar putea afir­
ma pînă şi în elaborarea ipotezelor ştiinţifice , 
în teoria pur ştiinţifică. Pornind de la cuantifi­
carea calităţilor secundare , ştiinţa ar trece la 
cuantificarea valorilor. 

De pildă, ceea ce se poate calcula este mini­
mul de muncă cu care - şi gradul în care - pot 
fi satisfăcute nevoile vitale ale tuturor membri­
lor unei societăţi ,  cu condiţia ca resursele dis­
ponibile să fie folosite în acest scop fără a fi în­
grădite de alte interese , şi fără a împiedica acu­
mularea capitalului necesar dezvoltării acelei 
societăţi . Cu alte cuvinte, se poate cuantifica 
gradul de libertate posibilă faţă de nevoi .  Tot 
astfel , putem calcula posibilităţile de a-i ajuta, 

404 



in aceleaşi condiţi i ,  pe bolnavi , infirmi şi bătrîni 
- adică este cuantificabilă reducerea posibilă 
a anxietăţii , eliberarea posibilă de spaimă. 

Obstacolele din calea materializării acestui 
proiect sint obstacole politice definibile. Civili­
zaţia industrială a ajuns la punctul in care , ţi­
nînd seama de năzuintele omului de a duce o 
existenţă cu adevărat 'umană, ştiinţa nu poate 
face abstracţie de cauzele finale fără a fi desu­
etă în virtutea conceptelor înseşi ale ştiinţei . 
Ştiinţa însăşi a îngăduit de a face din cauzele 
finale propriul ci domeniu. Societatea, "prin 
înălţarea şi lărgirea domeniului tehnic , trebuie 
să reaşeze la locul lor, ca fiind tehnice, proble­
mele de finalitate,  considerate pe nedrept ca 
etice şi, uneori , ca religioase. Imperfecţ iunea 
tehnicilor sacralizează problemele de finalitate 
şi subjugă omul unor scopuri pe care şi le repre­
zintă ca absolute"3• 

ln înţelesul acesta, metoda şi tehnologia şti­
inţifică "neutre" devin ştiinţa şi tehnologia unei 
faze istorice depăşite de propriile ei realizări , 
care a ajuns la negarea ei determinată. In loc 
de a fi separate de ştiinţă şi de metoda ştiinţi ­
fică, şi lăsate pradă preferinţelor subiective şi 
sancţiunii iraţionale , transcendentale , ideile odi­
nioară metafizice ale eliberării pot deveni obiec­
tul însuşi al ştiinţei. Această dezvoltare , însă, îi 
impune ştiinţei sarcina neplăcută de a deveni 
politică, de a recunoaşte conştiinţa ş tiinţifică 
ca o conştiinţă politică, iar actul şti inţi fic ca act 
politic. Căci transformarea valorilor în nevoi 
şi a cauzelor finale in posibilităţi tehnice consti­
tuie un stadiu nou în supunerea forţelor opre­
sive şi nestăpînite ale societăţii şi ale naturii. 
Este vorba aici de un act de eliberare : 

"Omul se elibereaz ă de aservirea faţă de orice 
finalitate învăţînd să producă finali tate,  să 
organizeze un tot finalizat pe care-I judecă şi îl 

3 Gilbert Simondon, Du mode d'existence des objets 
techniques, Aubier, Paris , 1958 ,  p. 151 .  

405 



apreciază,  pentru a nu fi constrîns să îndure 
în chip pasiv o integrare de fapt" . . .  "Omul 
depăşeşte aservirea organizînd finalitatea in mod 
conştient . . .  "4• 

Totuşi , constituindu-se metodic ca acţiune 
politică, ştiinţa şi tehnica ar depăşi stadiul în 
care , datorită neutralităţii lor, erau supuse poli­
ticii şi funcţionau, împotriva intenţiei lor, ca 
unelte politice. Căci redefinirea tehnologică şi 
stăpînirea tehnică a cauzelor finale înseamnă 
construirea , şi dezvoltarea şi folosirea resurse­
lor (materiale şi intelectuale) ,  eliberate de orice 
interese particu lare ce se opun satisfacerii nevo­
ilor umane şi evoluţiei facultăţilor omeneşti .  Cu 
alte cuvinte ,  acesta este actul raţional al omu­
lui ca om, actul însuşi al omenirii. Astfel , tehno­
logia poate să corecteze din punct de vedere 
istoric prematura identificare a Raţiunii cu Li­
bertatea , identificare prematură conform căreia 
omul poate să devină şi să rămînă liber chiar 
dacă productivitatea întemeiată pe asuprire se 
perpetuează de la sine. In măsura în care tehno­
logia s-a dezvoltat pe această bază, corectarea 
nu poate fi niciodată rezultatul progresului teh­
nic per se, ci implică o răsturnare politică. 

Societatea industrială posedă mij loacele de 
a transforma metafizicul în fizic , internul în 
extern, aventurile spiritului în aventuri ale teh­
nologiei .  Aceste expresii (şi realităţi )  teribile : 
"ingineri ai sufletului" , "contracţia capetelor" , 
"management ştiinţific" , "ştiinţa consumului" re­
zumă (sub o formă lamentabilă) raţionalizarea 
crescîndă a iraţionalului , a "spiritualului" -
negarea culturii idealiste. Transpunînd ideolo­
gia în realitate, desăvîrşirea raţionalităţii teh­
nologice ar depăşi , desigur, şi antiteza materia­
listă a acestei culturi . Căci transpunerea valo­
rilor in nevoi reprezintă dublul proces (1 )  al sa­
tisfacerii materiale (materializarea libertăţii) şi 
(2) al dezvoltării libere a nevoilor pe baza satis-

' lbid. , p. 1 03. 

406 



facerii (sublimare nerepresivă) .  Acest proces 
modifică radical relatia dintre facultătile si ne­
voile materiale , pe d� o parte, şi cele ' inteiectu­
ale ,  pe de alta. 

J ocul liber al gindiri i şi al imaginaţiei îşi asumă 
o functie ratională si călăuzitoare în realizarea 
unei m'cistente pacifi'cate a omului şi a naturii. 
Iar ideile de dreptate, lihertate şi umanitate îşi 
dobîndesc atunci adevărul şi conştiinţa împă­
cată pe singura bază pe care pot avea vreodată 
adevăr şi conştiinţă împăcată - satisfacerea 
nevoilor materiale ale omului , organizarea ra­
ţională a imperiului necesităţii. 

"Existenţa pacificată" . Expresia aceasta redă 
insuficient intenţia de a rezuma, într-o idee că­
lăuzitoare , scopul tehnologiei - scop ridiculi ­
zat şi ridicat la rang de tabu - , precum şi ca­
uza finală reprimată aflată în spatele acţiunii 
stiintifice. Dacă această cauză finală s-ar mate­
�iali�a devenind eficientă, Logos-ul tehnicii ar 
deschide porţile unei lumi în care legăturile din­
tre om şi om şi cele dintre om şi natură ar fi ca­
litativ altele . 

Aici însă, trebuie să ne ferim de orice fetişism 
tehnologic. De fetişismul acesta au dat dovadă 
de curînd mai ales anumiţi critici marxişti ai 
societăţii industriale actuale ,  care anunţă veni­
rea atotputerniciei omului tehnologic , a "Eros­
ului tehnologic" etc. 

Nucleul de adevăr din aceste idei cere să de­
nunţăm mistificarea pe care o comportă. Fiind 
un univers de instrumentalităţi , tehnica este în 
măsură să mărească atit slăbiciunea cît şi pute­
rea omului. In  faza actuală,  omul pare a fi mai 
neputincios ca niciodată faţă de propriul său 
aparat. 

Mistificarea nu este înlăturată prin simpul 
fapt că atotputernicia tehnicii se transferă de 
la grupuri particulare la un stat nou în folosul 
unui plan central. Tehnologia depinde întotdea­
una de scopuri care nu sînt tehnologice. Cu cît 
raţionalit.::�tea tehnologică, despuiată de carac-

407 



terul său exploatator, determină produc ţia so­
cială, cu atit depinde mai mult de conducerea 
politică, de efortul colectiv depus în vederea 
unei existenţe pacificate, cu scopurile ce şi le 
propun indivizii liberi . 

"Pacificarea existenţei" nu preconizează vreo 
acumulare de putere , ci , mai curînd, contrariul. 
Pace şi putere , libertate şi putere , Eros şi pu­
tere pot fi contrarii t Mă voi strădui acum să arăt 
că reconstruirea bazei materiale a societăţii poate 
aduce după sine - cît priveşte pacificarea 
- o reducere (atît calitativă cît şi cantitativă) a 
puterii , pentru a crea condiţii temporale şi spa­
ţiale favorabile dezvoltării productivităţii sub 
imbolduri autonome. Conceptul unei astfel de 
schimbări a trăsăturilor puterii constituie un 
motiv puternic în teoria dialectică. 

In măsura în care scopul pacificării determină 
Logos-ul tehnicii , el modifică relaţia dintre 
tehnologie şi obiectul ei iniţial , natura. Pacifi­
carea presupune dominarea naturii , iar natura 
este şi rămîne obiectul opus unui subiect în plină 
dezvoltare. Există, însă, două moduri de do­
minare : unul represiv şi altul eliberator. Acesta 
din urmă implică reducerea mizeriei , a violen­
ţei şi a cruzimii. In natură ca şi în istorie , lupta 
pentru existenţă este semn de sărăcie, de sufe­
rinţă şi de lipsuri. Acestea sînt însuşirile mate­
riei oarbe,  ale imperiului nemij locirii în care 
viaţa îşi îndură existenţa în mod pasiv. Ince­
tul cu înce tul , imperiul acesta va fi mediatizat 
în cursul transformării istorice a naturii : el de­
vine parte a lumii umane şi în acest sens carac­
terele naturi i sînt caractere istorice. In proce­
sul civilizaţiei ,  natura încetează de a fi simplă 
natură în măsura în care lupta dintre puterile 
oarbe este înţeleasă şi dominată în lumina l i ­
bertăţii5. 

5 Conceptul hegel ian al l ibertăţii presupune conştiinţa 
(în terminologia lui Hegel : conştiinţa de sine) . Prin 
urmare, natura nu se poate niciodată "real iza" ea însăşi .  

408 



Istoria este negarea naturii .  Ceea ce nu este 
decît natură este învins şi recreat de puterea 
Raţiunii. Concepţia metafizică conform căreia 
natura se realizează în istorie scoate în evidenţă 
limitele neînvinse ale Raţiunii . Ea le proclamă 
drept limite istorice - ca o sarcină ce urmează 
a fi împlinită sau, mai bine zis, întreprinsă. 
Dacă natura ca atare constituie un obiect 
raţional şi legitim al ştiinţei , atunci ea este tot­
odată şi obiectul legitim nu numai al Raţiunii 
ca putere , ci şi al Raţiunii ca libertate ; nu nu­
mai al dominaţiei ,  ci şi al eliberării .  Odată cu 
apariţia omului ca animal rationale - capabil 
să transforme natura în concordanţă cu facul­
tăţile, sale mintale şi cu capacităţile materiei 
- tot ce nu este decît natură, fiind sub-raţio­
nal , dobîndeşte un statut negativ şi devine un 
domeniu pe care Raţiunea urmează să-I cuprindă 
şi să -1 organizeze. 

In măsura în care Ratiunea reuseste să su­
pună materia normelor Şi scopuril�r ' raţionale , 
orice existenţă subraţională apare ca lipsă şi 
deficienţă, iar sarcina istorică constă în redu­
cerea acestora. Suferinţa , violenţa şi distruge­
rea sînt totodată categori i ale realităţii natu­
rale şi ale realităţii umane, ale unui univers ne­
putincios şi nemilos .  Concepţia înspăimîntă­
toare conform căreia viaţa sub-raţională a na­
turii este menit ă să rămînă pe veci un asemenea 
univers nu este nici filozofică, nici ştiinţifică ; 
ea a fost expusă de o autoritate di ferită : 

"Atunci cînd societatea pentru protecţia ani­
malelor (menită să împiedice acte de cruzime) 
a solicitat sprij inul Papei , a cesta l-a refuzat sub 
pretextul că omul nu are datoria să ajute ani-

Dar in măsura în care ea este In sine negativă (adică 
incompletă în propria ei existenţă) , transformarea isto­
rică a naturii de către om, fiind b iruirea acestei nega­
tivităţi ,  constituie eliberarea naturii .  Sau , reluind ter­
minologia hegel iană , natura este, în esenţa ei , nenaturală, 
adică "spirit". 

400 



malele şi că maltratarea lor nu este un păcat, 
pentru că ele nu au suflet" 6• 

Material i sm ul , care nu  este viciat de o astfel 
de folosire abuzivă în scopuri ideologice a sufle­
tului , are o concepţie mai universală şi mai rea­
l istă despre mîntuire. El admite existenţa ia­
dului numai într-un loc precis ,  aici pe pămînt 
şi afirmă că acest iad a fost făurit de Om (şi de 
Natură ) .  O parte a acestui iad este şi maltrata­
rea anim alelor - fapta unei societăţi umane a 
cărei raţional itate continuă să fie iraţionalul . 

Orir:r. fericire şi bucurie purcede din abilita­
tea de a transcende Natura - transcendere în 
care însăşi dominarea Naturii este subordonată 
el iberării ş i  paci ficării existenţei. Orice linişte ,  
orice des fătare este rezultatul medieri i consti­
ente ,  al au tonomiei şi contradicţiei . Glorifi�a­
rea naturalului ţine de ideologia care apără o 
societate nenaturală în lupta ei împotriva eli­
berări i .  Ponegrirea controlului naşterilor con­
s ti tuie un exemplu grăi tor. În  anumite regiuni 
înapoiate ale lumii se consideră "natural" ca 
rasele negre să fie subordonate albilor, cîini i să 
fie pe ul timul loc şi afacerile să meargă înainte. 
Este de asemenea natural ca peştii cei mari să-i 
înghită pe cei mici - deşi s-ar putea ca peştilor 
mici să nu l i  se pară natural.  În virtutea puterii 
cognitive şi transformatoare a Raţiuni i ,  civil i ­
zapa produce mij loacele pentru eliberarea Natu­
rii de propria-i brutalitate , de propria-i insufi­
cienţă , de propria-i orbire. Raţiunea nu poate 
îndeplini această funcţie decît ca raţionalitate 
post-tehnologică, în cadrul căreia tehnica este 
ea însăşi instrumentul pacificării , "organon"-ul 
"artei de a trăi".  Funcţia Raţiunii converge 
atunci cu funcţia A rte i.  

Concep ţi a greacă despre afinităţile dintre artă 
şi tehnică poate servi ca i lus trare preliminară. 
Artistul posedă ideile care , fi ind cauze finale , 

6 Citat după Bertrand Russell ,  Unpopular Essays, 
Simon and Schuster, 1 950,  New York, p. 76 .  

410  



călăuzesc crearea anumitor lucrnri , după cum 
inginerul posedă i deile care , fi ind şi  ele cauze 
finale,  permit construirea unei maş in i .  De exem­
plu, ideea unui adăpost destinat omului deter­
mină construirea unei case de către arhitect ; 
ideea unei uriaşe explozii nucleare determină 
construcţia unui aparat menit să servească aces­
tui scop .  Scoaterea în evidenţă a relaţiei esen­
tiale dintre artă si tehnică subliniază rat ionali-
latea specifică a �rte i .  

' 

Ca şi tehnologia, arta creează un nou univers 
de gîndire şi practică în sînul celui existent şi 
ostil acestuia. Contrar universului tehnic ,  însă , 
universul artei este cel al iluziei , al aparenţ,ei 
( Schein ) . Totuşi , aparenţa aceasta este o ase­
mănare cu o realitate care există ca amenin ta­
rea şi promisiunea realităţii statornicite. In fe­
lurite forme de mascare şi de tăcere , universul 
ar tistic este organizat de imaginile unei vieţi 
fără de spaimă - în mască ş i  tăcere pentru că 
arta nu are puterea să creeze această viaţă şi 
nici măcar puterea să o reprezinte adecvat. Şi 
totuşi , adevărul neputincios şi iluzoriu al artei 
( care nu a fost niciodată mai neputincios şi mai 
iluzoriu decît azi , cînd a devenit un ingredient 
omniprezent al societăţii administrate) dove­
deşte val id i tatea imaginilor sale. Cu cît socie­
tatea devine mai făţiş iraţională, cu atî L  creşte 
rationalitatea universului artistic. 

Civilizaţia tehnologică stabileşte o rela(, ie spe­
c i fică între artă s i  tehnică. Am mentionat mai 
sus ideea unei răs'turnări a Legii celor' Trei Sta­
dii şi a unei "revalidări" a metafizicii pe haza 
transformării stiintifice si tehnice a lumii. Ace­
eaşi idee se poate ' extinde acum asupra relaţiei 
dintre şti inţă-tehnolog ie  şi  artă. Raţionalitatea 
ar tei ş i  capacitatea ei  de a "proiecta" existenţ,a , 
de a defini posibilităţi încă nerealizate ar putea 
fi considerate atunci ca validate de şi  funcţ io­
nînd în transformarea ştiinţ ificâ-tehnolvgică a 
lumii .  În loc de a fi sluga aparatului statornicit , 
înfrumuseţîndu-i at î t  mi zeria c î t  şi afaeerile ,  

411  



arta ar deveni o tehnică de distrugere a acestor 
afaceri si a acestei mizeri i .  

Raţio�alitatea tehnologică a artei pare a fi 
caracterizată de o "reducţie" estetică : 

"Arta este capabilă să reducă aparatul de 
care aparenţa exterioară are nevoie pentru a 
se menţine - redueere în limitele căreia exte­
riorul poate deveni manifestarea spiritului şi a 
libertăţii"7• 

După Hegel , arta reduce contingenţa ime­
diată în care există un obiect (sau o totalitate 
de obiecte) la o stare in care obiectul îmbracă 
forma si calitatea libertătii. Această transfor­
mare e�te o reducţie pent;u că statutul contin­
genţei îndură exigenţe care îi sînt exterioare şi 
care se opun reali zării sale l ibere. Aceste exi­
genţe alcătuiesc un "aparat" în măsura în care 
sînt nu numai naturale , ci şi supuse transformă­
rii şi evoluţiei libere şi raţionale. Astfel , trans­
formarea artistică violentează obiectul natural , 
dar şi acesta este opresiv ; transformarea este­
tică este aşadar eliberare. 

Reducţia estetică apare în transformarea teh­
nologică a Naturi i de cîte ori şi dacă reuşeşte 
să lege dominaţia de eliberare , orientînd domi­
naţia către eliberare. In cazul acesta, cucerirea 
Naturii reduce orbirea, cruzimea şi rodnicia 
Naturii - ceea ce implică şi reducerea feroci­
tăţii omului faţă de Natură. A lucra pămîntul 
sau a-l distruge , a extrage resursele naturale 
sau a le irosi prin exploatare , a rări o pădure 
sau a despăduri sînt fapte cu totul deosebite sub 
raport calitativ. Sărăcia ,  boala şi creşterea can­
ceroasă sînt rele totodată naturale şi umane ; 
a le reduce si a le înlătura înseamnă a elibera 
viaţa. Civili�aţia a înfăptuit această transfor­
mare eliberatoare în grădinile , parcurile, rezer­
vaţi ilr. ei . Dar în afara acestor zone mici , prote­
jate,  ea a tratat Natura aşa cum l-a tratat şi 

7 Hegel , Vorlesungen uber die Asthetik, în Sămtliche 
Werke, Glokner, voi . 1 2 ,  p. 2 1 7 .  

4 1 2  



pe om - ca pe un instrument al productivităţii 
distructive. 

Categoriile estetice s -ar integra in tehnologia 
pacificării în măsura în care maşina productivă 
ar fi construită avîndu-se în vedere jocul liber 
al facultăţilor. Dar, contrar tuturor concepţii­
lor greşite despre "Erosul tehnologic" şi altor 
concepţii similare, "munca nu poate deveni un 
joc".  Această constatare făcută de Marx exclude 
in modul cel mai strict toate interpretările 
romantice despre "abolirea muncii" .  ln civiliza­
ţia industrială înaintată, ideea unei Epoci de 
Aur este tot atît de ideologică - dacă nu şi mai 
mult - ca în Evul mediu. Căci lupta omului 
cu Natura este tot mai mult lupta cu societatea 
lui, ale cărei puteri asupra individului devin 
mai "raţionale" şi deci mai necesare ca oricînd. 
Dacă imperiul necesităţii ar dăinui , organizarea 
sa in vederea unor scopuri calitativ deosebite 
ar schimba nu numai modul ci şi volumul pro­
ducţiei socialmente necesare. Iar această schim­
bare ar afecta pe agenţii umani ai producţiei , 
precum şi nevoile lor : 

"Timpul liber . . .  îl transformă, fireşte ,  pe pose­
sorul său intr-un alt subiect , şi tocmai in această 
calitate de alt subiect intră el apoi în proce­
sul nemij locit de producţie"8• 

Am scos adesea în relief caracterul istoric al 
nevoilor omenesti .  Intr-o societate liberă si ra­
ţională, aflată ·deasupra nivelului animal , ' pînă 
şi nevoile vitale sint altele decit cele produse in 
şi pentru o societate iraţională şi lipsită de li­
bertate. 

Odată mai mult , conceptul de "reducţie" ilus­
trează deosebirea. 

In zilele noastre , lipsurile nu au fost înlăturate 
decit în sectoare mici ale societăţii industriale 
înaintate. Prosperitatea acestora ascunde iadul 
dinăuntru şi dinafară. Ea generează de asemenea 

8 K. Marx, Bazele criticii economiei politice, voi. I I ,  
Editura politică, Bucureşti, 1 974, p .  1 94. 

413 



o productivitate represivă şi " false nevoi" . Ea 
este represivă în  aceeaşi măsură în  care promo­
vează satisfacerea unor nevoi care îl obligă pe 
om să gonească pentru a nu se lăsa depăşit de 
colegi , sau de o uzură prematură deşi prevăzută, 
pentru a se bucura de privilegiul de a nu-şi pune 
mintea la contribu ţie ,  muncind cu şi pentru mij ­
loace de distrugere. Confortul evident creat de 
acest mod de producţie , ba chiar sprijinul ce-l 
acordă unui sistem de dominaţie aducător de 
profituri , înlesnesc transplantarea acestuia în 
regiuni mai înapoiate , în care instaurarea lui 
continuă să reprezinte totuşi un imens progres 
sub raport tehnic şi uman. 

Strînsa corelaţie dintre "know-how"-ul teh­
nic şi cel al manipulărilor politice, dintre o pro­
ductivitate şi o dominaţie deopotrivă de ren­
tabile, împrumută victoriei repurtate asupra 
lipsurilor armele capabile să îngrădească elibe­
rarea. In ţările supradezvoltate, această îngră­
dire se datorează, într-o mare măsură, simplei 
cantităţi de bunuri , servicii , munci şi distracţii. 
O schimbare calitativă pare aşadar să presupună 
o schimbare cantitatiră a nivelului de trai 
înaintat , anume o reducere a supradezvoltării. 

Dacă scopul urmărit este pacificarea, nivelul 
de trai atins în majoritatea regiunilor industri­
ale înaintate nu constituie un model de dezvol­
tare potrivit . Ţinînd seama de ceea ce a făcut 
acest nivel din Om şi din Natură, este cazul să 
ne întrebăm din nou dacă merită sacrificiile 
aduse pentru apărarea lui . Această întrebare îşi 
are rostul din clipa în care "societatea abunden­
ţei" a devenit o societate a permanentei mobi­
lizări împotriva pericolului anihilării ,  vînzarea 
mărfurilor mergînd paralel cu abrutizarea, per­
petuarea muncii grele şi extinderea frustrării . 

În aceste împrejurări eliberarea de societatea 
abundenţei nu înseamnă a reveni la o sărăcie 
sănătoasă şi robustă, la inocenţă şi simplitate. 
Dimpotrivă, înlăturarea risipei rentabile ar spori 
bogăţia socială susceptibilă de a fi distribuită, 

414 



iar incetarea mobilizării permanente ar reduce 
nevoia socială de a refuza individului satisfac­
ţiile la care are dreptul - refuzuri compensate 
azi prin cultul utilităţii ,  puterii şi ordinei . 

Astăzi, in statul prosperităţii şi al pregătiri­
lor militare , însuşirile umane ale unei exist_enţe 
pacifica te par a sociale şi antipatriotice : refuzul 
opus cruzimii, spiritului gregar, brutalităţii ; re­
fuzul de a se supune tiraniei majorităţii ;  mărtu­
risirea fricii şi a slăbiciunii (care ar fi reacţia 
cea mai raţională faţă de această societate 1 ) ; o 
inteligenţă scîrbită de tot ceea ce se comite ; 
participarea la acţiuni de protest şi refuz , chiar 
dacă sînt ridiculizate si rămîn ineficiente. Aceste 
manifestări de umanitate vor fi si ele deformate 
de compromisuri necesare , de �evoia de a se 
feri , de a-i putea înşela pe înşelători , de a trăi 
şi de a gîndi în ciuda lor. In societatea totali­
tară, comportarea oamenilor tinde să devină 
"evazionistă" , urmind astfel sfatul lui Samuel 
Beckett : "Nu aştepta să fii urmărit pentru a te 
ascunde" .  

Această demisie personală a energiei mintale 
şi fizice de la activităţile şi atitudinile impuse 
de societate este, însă, Ia îndemîna unui număr 
de oameni foarte redus ; ea constituie numai 
un aspect inconsecvent al reorientării energiei 
menite să premeargă pacificarea. Dincolo de 
sfera personală, autodeterminarea presupune o 
energie liberă disponibilă, nerisipită în activi­
tăţi (materiale şi mintale) impuse. Liberă şi in 
sensul că nu trebuie să fie canalizată spre inde­
letniciri cu mărfuri şi servicii care il satisfac pe 
individ , împiedicîndu-I totodată să dobîndească 
o existenţă proprie sau să folosească posibilităţi 
pe care satisfacţia lui le respinge. Confortul , afa­
cerile şi siguranţa postului ocupat constituie un 
exemplu general de mulţumire inrobitoare în­
tr-o societate care se pregăteşte pentru şi impo­
triva unei nimiciri nucleare. A elibera energia 
de operaţiile necesare menţinerii prosperităţii 
distructive înseamnă a reduce gradul înalt dr, 

415 



aservire, pentru a le îngădui oamenilor să dez­
volte raţionalitatea capabilă să le asigure o exis­
tenţă pacificată. 

Un nivel de trai nou, adaptat pacificării exis­
tenţei , presupune şi o scădere a populaţiei vii­
toare. Este lesne de conceput , este chiar raţio­
nal , ca civilizaţia industrială să considere legitimă 
masacrarea a milioane de oameni în timp 
de război, precum şi sacrificarea zilnică a tutu­
ror celor lipsiţi de ajutor şi ocrotire, dar să fie 
cuprinsă de scrupule morale şi religioase atunci 
cînd este vorba de limitarea naşterilor intr-o 
societate care şi azi mai este organizată in ve­
derea uciderii planificate in numele Intereselor 
Naţionale şi a privării neplanificate de viaţă 
in numele unor interese particulare. Scrupulele 
acestea sint înţelese şi raţionale pentru că o 
astfel de societate are nevoie de un număr me­
reu crescînd de clienţi şi de suporteri ; capaci­
tatea excedentară, mereu reînnoită,  trebuie să 
fie bine folosită. 

Totuşi , cerinţele producţiei de masă rentabile 
nu coincid neapărat cu cele ale omenirii. Pro­
blema nu constă numai (şi poate nici măcar în 
mod primordial) în a hrăni şi a aproviziona o 
populaţie crescîndă ; este vorba, in primul rind, 
de număr, de simpla cantitate.  Acuzarea adusă 
de Stefan George , acum o jumătate de veac -
"Numărul vostru singur constituie o crimă !"  
- este mai mult decit o licenţă poetică. 

Criminală este societatea în care creşterea 
populaţiei duce la o luptă tot mai aprigă pentru 
e xistenţă, deşi aceasta ar putea fi uşurată. Ne­
voia de mai mult "spaţiu vital" se manifestă nu 
numai la nivelul agresivităţii internaţionale, ci 
şi în sînul unei naţiuni. Aici , expansiunea a pă­
truns in intimitatea vieţii particulare , sub toate 
formele colaborării profesionale , convieţuirii şi 
distracţiilor, împiedicînd izolarea care-i permite 
individului , faţ.ă în faţă cu el însuşi , să chibzu­
iască , să cerceteze , să găsească un răspuns. 
Această viaţă particulară - singura condiţie care , 

416 



tntemeindu-se pe satisfacerea nevoilor vitale, 
poate conferi un sens libertăţii şi independenţei 
de gindire , - a devenit de mult marfa cea mai 
costisitoare şi este accesibilă numai bogătaşi­
lor (care , dealtfel , nu o folosesc) .  Şi în această 
privinţă "cultura" îşi dezvăluie originea şi pri­
vilegiile feudale. Ea nu se poate democratiza 
decit prin abolirea democraţiei de masă, adică 
atunci cind societatea va reuşi să restaureze pre­
rogativele vieţii particulare , acordîndu-le tutu­
ror şi garantîndu-le fiecăruia. 

Refuzului libertăţii ,  chiar a posibilităţii li­
bertăţii îi corespunde acordarea anumitor liber­
tăţi , dacă acestea vin în ajutorul represiunii. 
Este înfricoşător modul cum îi este îngăduit 
populaţiei să tulbure liniştea, acolo unde mai 
domnesc liniştea şi pacea, să se dedea unor ma• 
nifestări penibile , să pocească totul , să dea do­
vadă de o familiaritate respingătoare şi să j ig­
nească buna-cuviinţă. Es te înfricoşător, pentru 
că exprimă străduinţa ] egală , ba chiar organi­
zată, de a încălca drepturile aproapelui şi de 
a-i aboli autonomia pînă şi într-o sferă de exis­
tenţă restrînsă şi modestă. In ţările supradez­
voltate , o parte tot mai mare a populaţiei alcă­
tuieşte o masă enormă de oameni în stare de 
captivitate ; această captivitate nu le este im­
pusă de vreun regim totalitar, ci de desfrînarea 
concetăţenilor, ale căror mij loace de distracţie 
şi reconfortare ii silesc să îndure zgomotul , în­
făţişarea şi mirosurile lor. 

Este oare îndreptăţită o societate incapabilă 
de a apăra viaţa particulară a individului pînă 
şi intre cei patru pereţi ai lui să proclame în mod 
legitim că respectă individul şi că este o socie­
tate liberă ? O societate liberă, in mod cert , este 
definită de mai multe realizări , şi de realizări 
mai fundamentale decit autonomia particulară. 
Şi,  totuşi , dacă aceasta din urmă lipseşte, sînt 
viciate instituţiile cele mai manifeste ale liber­
tăţii economice şi politice , căci libertatea este 
lipsită de rădăcinile ei adînci. Socializarea ma-

4 1 7  



sivă incepe acasă, oprind dezvoltarea conştiin­
ţei şi moralităţii .  Dobîndirea autonomiei cere 
condiţii susceptibile de a reinvia dimensiunile 
reprimate ale experienţei ; eliberarea acestora 
cere , Ia rindul ei , reprimarea nevoilor şi satis­
facţiilor heteronome care organizează viaţa in 
această societate. Cu cit vor fi devenit mai mult 
nevoi şi satisfacţii ale individului, cu atît mai 
mult va apărea reprimarea lor sub forma unei 
privări fatale. Dar tocmai acest caracter fatal 
ar putea crea prima premisă subiectivă a schim­
bării calitative - anume, redefinirea nefloilor. 

Iată un exemplu (din nefericire fantastic) : 
simpla lipsă a tuturor mijloacelor de publici­
tate şi de îndoctrinare prin informaţii şi distrac­
ţii I-ar cufunda pe individ intr-un gol trauma­
tizant in care ar avea posibilitatea să-şi pună 
tntrebări , să chibzuiască, să se cunoască pe sine 
(sau , mai bine zis , negarea sa) , precum şi 
societatea sa. Lipsit de falşii săi părinţi, lideri , 
amici şi reprezentanţi , ar trebui să-şi înveţe din 
nou abecedarul. Cuvintele şi frazele , însă, pe 
care le-ar alcătui s-ar ivi , poate , sub o formă 
cu totul nouă. La fel şi năzuinţele şi spaimele sale. 

O astfel de situaţie ar fi , desigur, un coşmar 
insuportabil. In timp ce oamenii pot suporta 
producţia neîncetată de arme nucleare, căderi 
radioactive şi alimente contestabile, ei nu pot 
admite (tocmai din acest motiv ! )  să fie lipsiţi 
de distracţii şi de mij loace de instruire care îi 
fac capabili să reproducă aranj amentele pentru 
apărarea şi/sau distrugerea lor. Dacă televiziu­
nea şi alte mij loace de comunicaţie de masă ar 
inceta să funcţioneze, s-ar putea realiza ceea ce 
nu au putut săvîrşi contradicţiile imanente ca­
pitalismului - dezintegrarea sistemului. Pro­
ducţia de nevoi represive a devenit demult un 
element al unei munci socialmente necesare -
necesară in sensul că fără ea modul de produc­
ţie nu s-ar putea menţine. Nu este vorba aici 
nici de probleme de psihologie , nici de probleme 
de estetică, ci de baza materială a dominaţiei. 



CONCLUZIE 

Societatea unidimensională avansată modifică 
relaţia dintre raţional şi iraţional. Comparat cu 
aspectele demenţiale şi fantastice ale raţionali­
tăţii ei , imperiul iraţioRalului se preface în do­
meniul raţionalităţii autentice - al ideilor capa­
bile să promoveze "arta de a trăi". Dacă socie­
tatea existentă administrează toate comunica­
ţiile normale , validîndu-le sau invalidîndu-le con­
form cerinţelor sociale , valorile străine acestor 
cerinţe s-ar putea să nu aibă altă cale de comuni­
care decît cea anormală a ficţiunii. Dimensiunea 
estetică şi-a păstrat o l ibertate de exprimare care 
îngăduie scriitorilor şi artiştilor să le spună oa­
menilor şi lucrurilor pe nume - să numească 
ceea ce altminteri nu ar putea fi numit. 

Adevărata înfăţişare a epocii noastre se dez­
văluie in romanele lui Samuel Beckett ; istoria ei 
adevărată este scrisă in piesa lui Rolf Hochhut, 
Vicarul. Aici nu mai vorbeşte imaginaţia, ci Ra­
ţiunea, intr-o realitate care justifică şi iartă orice 
- cu excepţia păcatului împotriva spiritului ei. 
Imaginaţia abdică in faţa acestei realităţi care 
ajunge la nivelul ei ,  ba chiar o depăşeşte. 
Auschwitz continuă să existe - nu in amiatirea 
noastră, ci în feluritele realizări ale omului : 
zborurile spaţiale, rachetele , rachetele teleghi­
date , "labirintul de sub Snack Bar" , frumoasele 
uzine electronice, atît de curate şi de igienice, 
cu rondurile lor de flori, gazele otrăvitoare , care 
nici nu sînt prea dăunătoare pentru om. Acesta 

419 



este cadrul in care au loc măreţele cuceriri umane 
pe tărîmul ş ti inţei , medicinii şi tehnologiei ; stră­
duinţele ce se depun pentru a salvgarda şi a îmbu­
nătăţi viaţa sint singura făgăduinţă de care ne pu­
tem bucura in acest dezastru. Omul jonglează 
cu posibilităţi fantastice ; ştie să acţioneze cu 
conştiinţa impăcată, contra naturam, să facă 
experienţe asupra omului şi lucrurilor, să pre­
facă iluziile in realităţi şi ficţiunea in adevăr ; 
toate acestea arată în ce măsură imaginaţia a 
devenit un instrument de progres. Societatea 
existentă abuzează sistematic de acest instrument 
ca şi de atîtea altele. Devenind un promotor al 
politicii , determinînd şi stih1l acesteia, imagina­
ţia, atunci cînd manipulează cuvintele , depăşeşte 
cu mult Alice în Ţara minunilor, făcînd din sens 
nonsens, şi din nonsens sens. 

Domenii altădată antagoniste se contopesc pe 
tărîmul tehnic şi politic ; magia şi ştiinţa, viaţa 
şi moartea, bucuria şi mizeria. Frumosul îşi dez­
văluie faţa înspăimîntătoare în uzinele nucleare 
ce se află pe primul plan, iar laboratoarele devin 
"parcuri industriale" aşezate intr-un peisaj plă­
cut ; cartierul general al apărării civile expune 
"un adăpost luxos împotriva bombelor atomice" 
cu o mochetă ("moale" ! ) ,  fotolii confortabile , 
aparat de televiziune şi j ocuri : "in timp de pace 
el poate fi folosit drept livingroom pentru toată 
familia (sic ! ) ,  iar in timp de război drept adăpost 
al familiei impotriva căderilor radioactive" 1• Con­
şti inţa nu se revoltă faţă de astfel de orori şi le 
admite chiar ca fireşti ,  pentru că aceste realizări 
sînt : a) perfect raţionale in concepţiile orinduirii 
actuale ; b) simbolurile iscusinţei şi puterii umane, 
dincolo de limitele tradiţionale ale imaginaţiei. 

Contopirea respingătoare dintre estetică şi rea­
litate desminte sistemele filozofice care opuneau 
imaginaţia "poetică" Raţiunii ştiinţifice şi empi­
rice. Progresul tehnologic este însoţit de o raţio-

1 După The New York Times, din 11  noiembrie 1 960, 
expus la CiPil Defense Headquarters, New York, Lexing­
ton Ave. şi Fifly-Fifth street. 

120 



nalizare , ba chiar realizare crescîndă a imagina­
rului. Arhetipurile groazei şi ale bucuriei , ale 
războiului şi ale păcii îşi pierd caracterul lor ori­
bil. Apariţia lor în viaţa de toate zilele a indi­
vizilor nu mai înseamnă apariţia unor forţe ira­
ţionale - avatarurile lor moderne sînt elemente 
ale dominaţiei tehnologice şi sînt supuse acesteia. 

Restrîngînd , ba chiar desfi inţînd spaţiul ro­
mantic al imaginaţiei , societatea a silit-o pe 
aceasta să-şi exercite puterea pe un nou tărîm, 
unde imaginile ei sînt transpuse în posibilităţi 
şi proiecte istorice. Transpunerea este tot atit 
de proastă şi de schimonosită ca şi societatea care 
o face. Separată de imperiul producţiei materi­
ale şi al nevoilor materiale , imaginaţia a fost 
un simplu joc lipsit de orice putere în imperiul 
necesităţii , îndatorat numai unei logici fantas­
tice şi unui adevăr fantastic. Atunci cînd progre­
sul tehnic pune capăt acestei separaţii ,  el încarcă 
imaginile cu propria sa logică şi propriul său ade­
văr ; el reduce capacităţile libere ale spiritului.  
Totodată , însă, reduce şi distanţa dintre imagi­
naţie şi Raţiune. Cele două facultăţi antagoniste 
devin interdependente pe o bază comună. Ţi­
nînd seama de posibilităţile civilizaţiei industri­
ale înaintate,  oare nu orice joc al imaginaţiei ope­
rează cu posibilităţi tehnice care pot fi testate 
sub raportul şanselor lor de realizare ? Ideea ro­
mantică a unei "ştiinţe a Imaginaţiei" pare să 
dobîndească un caracter tot mai empiric. 

Caracterul ştiinţific ş i  raţional al Imaginaţiei a 
fost recunoscut de mult în matematică şi în ipo­
tezele şi experimentele ştiinţelor fizice. Tot astfel 
este admis şi de psihanaliză, care in teorie se înte­
meiază pe acceptarea raţionalităţi i specifice a 
iraţionalului ; înţeleasă şi îndreptată într-o nouă 
direcţie , imaginaţia devine o forţă terapeutică. 
Dar această forţă terapeutică poate mult mai mult 
decît să vindece nevroza. Iată ce spune nu un poet , 
ci un om de stiintă : 

"0 întreagă psih�naliză materială ne poate . . .  
ajuta să ne  vindecăm de  imaginile noastre sau , 

4 2 1  



măcar, să ingrădim influenţa lor. Putem atunci 
nădăjdui. .. să facem imaginaţ ia fericită; cu alte 
cuvinte ,  să-i împăcăm conştiinţa dîndu-i toate 
mij loacele ei de exprimare , toate imaginile mate­
riale care se ivesc în risele naturale, în activita­
tea onirică normală. A face imaginaţia fericită, 
a-i acorda întreaga ei exuberanţă înseamnă toc­
mai a-i da adevărata ei funcţie de antrenament 
psihic" 2• 

Imaginaţia nu a rămas imună la procesul de 
reificare. Sîntem stăpîniţi de imaginile noastre şi 
suferim din pricina lor. Psihanaliza a înţeles acest 
lucru şi îi cunoaşte consecinţele. Totuşi , "a da 
imaginaţiei toate mij loacele ei de exprimare" ar 
însemna un regres. Indivizii mutilaţi (mutilaţi 
pînă şi în puterea lor de imaginaţie) ar organiza 
şi ar distruge şi mai multe lucruri decît le este 
îngăduit acum. O asemenea descătuşare ar consti­
tui groaza însăşi - nu prăbuşirea culturii ,  ci 
exerciţiul neînfrînt al tendinţelor ei cele mai 
represive. Raţională este imaginaţia care poate 
deveni apriori-ul reconstruirii şi reorientării 
aparatului productiv către o existenţă pacifi­
cată, către o viaţă lipsită de teamă. Iar aceasta 
nu poate fi niciodată imaginaţia celor ce sint stă­
pîniţi de imaginile dominaţiei şi ale morţii .  

A elibera imaginaţia astfel încît să i se poată 
da toate mijloacele de exprimare presupune re­
primarea a mult din ceea ce este astăzi liber şi 
perpetuează o societate represivă. Iar o asemenea 
răsturnare nu este o chestiune de psihologie sau 
etică, ci de politică ( în înţelesul pe care l-am dat 
acestui termen în tot cuprinsul lucrării) :· practica 
în cadrul căreia sînt dezvoltate, definite, sprij i­
nite si modificate institutiile societale fundamen­
tale. ' Ea este practica i�divizilor, indiferent de 
organizarea lor. Astfel , se cuvine să ne mai între­
băm o dată : cum ar putea oare indivizi manipulaţi 
- care , prefăcîndu-şi mutilarea în libertăţi şi 

a Gaston Bachelard , Le Materialisme rationnel, P.U.F. , 
Paris, 1953, p. 1 8  (sublinierile sint ale autorului) .  

422 



satisfacţii proprii , au reprodus-o pe scară largă ­
să se elibereze totodată de ei înşişi şi de stăpî­
nii lor ? Putem oare concepe ruperea acestui cerc 
vicios ? 

Cind vrem să răspundem la această intrebare , 
dificultatea, in mod paradoxal , nu constă in a 
concepe instituţii  societale noi. Societăţile stator­
nicite modifică ele înseşi (sau au şi modificat) 
instituţiile fundamentale în sensul unei planifi­
cări mai accentuate. Intrucit dezvoltarea si folo­
sirea tuturor resurselor disponibile pentru' satis­
facerea universală a nevoilor vitale constituie 
condiţia prealabilă a pacificării ,  ea este incompa­
tibilă cu prioritatea intereselor particulare care 
stau in calea atingerii acestui scop. Schimbarea 
calitativă depinde de planificarea întregului im­
potriva acestor interese, iar o societate liberă şi 
raţională poate să apară numai pe această bază. 

Instituţiile in cadrul cărora pacificarea poate fi 
concepută se opun astfel împărţirii tradiţionale 
în forme de guvernare autoritare sau democratice, 
centralizate sau liberale. In zilele noastre, a 
te opune planificării centralizate în numele unei 
democraţii liberale - care în realitate este 
negată - înseamnă a acorda un sprijin ideologic 
intereselor represive. Obţinerea unei autentice 
autodeterminări individuale depinde de un control 
social eficient asupra producerii şi distribuirii 
bunurilor de importanţă vitală (in funcţie de 
nivelul de civilizaţie atins , material şi spiritual) . 

Criteriul , principiul călăuzitor unic al planifi­
cării şi dezvoltării resurselor disponibile în folo­
sul tuturor, va fi raţionalitatea tehnologică eli­
berată de caracterul ei exploatator. Autodeter­
minarea în producerea şi distribuirea produselor 
şi serviciilor de importanţ,ă vitală ar da naştere 
la risipă. Este vorba aici de muncă tehnică, şi ,  ca 
atare , ea reduce truda fizică şi mintală. In dome­
niul acesta, controlul centralizat este raţional 
dacă stabileşte premisele autodeterminării judi­
cioase. Aceasta va putea fi atunci eficientă in 
propriul ei domeniu - în deciziile care implică 

423 



producerea şi distribuirea surplusului economic , 
şi pe planul existenţei individuale. 

In orice caz , îmbinarea autorităţii centrali­
zate cu democraţia directă este supusă unor infi­
ni te variaţi i ,  în funcţie de gradul de dezvoltare. 
Autodeterminarea va fi reală în măsura in care 
masele se vor transforma în indivizi eliberaţi de 
orice propagandă,  îndoctrinare şi manipulare , 
capabili să cunoască şi să inţeleagă faptele şi să 
evalueze alternativele. Cu alte cuvinte , socie­
tatea va fi raţională şi liberă în măsura in care 
va fi organizată, sprij inită şi reprodusă de un Su­
biect istoric esenţialmente nou. 

In faza de dezvoltare actuală a societăţii indus­
triale înaintate ,  această necesitate este negată 
atît de sistemul material , cît şi de cel cultural. 
Puterea şi eficienţa acestui sistem, identificarea 
totală a spiritului cu faptele , a gîndirii cu compor­
tamentul cerut , a aspiraţiilor cu realitatea se opun 
apariţiei unui Subiect nou. Aceiaşi factori se opun 
şi ideii că înlocuirea controlului actual asupra 
procesului de producţie prin "controlul de j os" 
va însemna o schimbare calitativă. Ideea aceasta 
era (şi este) legitimă acolo unde cei ce muncesc 
erau (şi continuă să fie) negarea vie şi condam­
narea societăţii existente. Acolo , însă, unde aceste 
clase au devenit un sprij in al modului de trai 
existent , ascensiunea lor pînă la postul de control 
ar prelungi existenţa acestui mod de trai , într-o 
nouă montare. 

Totuşi , toate faptele confirmă teoria critică a 
acestei societăţi şi a fatalei ei dezvoltări : iraţio­
nalitatea crescîndă a intregului ; risipa şi restric­
ţiile în calea productivităţii ; nevoia unei expan­
siuni agresive ; permanenta ameninţare de răz­
boi ; exploatarea intensificată ; dezumanizarea. Iar 
toate acestea arată care este alternativa istorică : 
folosirea plani ficată a resurselor pentru satisfa­
cerea nevoilor vitale cu un minim de trudă, trans­
formarea loisir-ului în timp liber, pacificarea 
luptei pentru existenţă. 

424 



Numai că toate fap tele şi alternativele se află 
in faţa noastră ca nişte fragmente care nu se îm­
bină, ca o lume alcătuită din obiecte mute fără 
un subiect , fără practica ce ar mişca aceste 
obiecte intr-o direcţie nouă. Teoria dialectică nu 
este negată, dar ea nu poate oferi remediul. Ea 
nu poate fi pozitivă. Mai clar, concepţia dialec­
tică, înţelegînd faptele date, le transcende. In 
aceasta şi constă adevărul ei. Ea determină posi­
bilităţile istorice, chiar necesităţile istorice ; dar 
realizarea lor poate avea loc numai intr-o prac­
tică corespunzătoare acestei teorii , iar în prezent 
practica nu-i corespunde. 

Din motive teoretice cît şi empirice, concep­
ţia dialectică işi exprimă lipsa de speranţă. Pen­
tru ea istoria este realitatea umană, iar contra­
dicţiile din sînul ei nu explodează de la sine. 
Conflictul dintre dominatia ultramodernă si adu­
cătoare de profituri , pe de o parte, şi reaiizările 
care promovează autodeterminarea şi pacifica­
rea, pe de alta, tinde să devină atît de flagrant ,  
incit nu  poate fi negat , dar poate să  rămînă un 
conflict aducător de profituri şi uşor de manipu­
lat, căci pe măsură ce creşte dominaţia tehnolo­
gică asupra naturii creşte şi dominaţia omului 
asupra omului . Iar această dominaţie reduce li­
bertatea, care este un apriori necesar al eliberării .  
Este vorba aici de libertatea de cuget in singurul 
înţeles pe care-I poate dobîndi într-o societate 
manipulată : anume, a fi conştient de producti ­
vitatea ei represivă, a resimţi nevoia absolută 
de a se smulge din acest tot. Dar tocmai nevoia 
aceasta absolută nu prevalează acolo unde ar 
putea deveni motorul unei practici istorice, cauza 
eficientă a unei schimbări calitative. Fără această 
forţă materială, chiar şi conştiinţa cea mai !u­
cidă rămîne neputincioasă. 

Oricit de evident s-ar manifesta caracterul 
iraţional al acestui tot, cit şi necesitatea unei schim­
bări , nu ajunge niciodată să ne dăm seama de 
această necesitate pentru a sesiza alternativele 
posibile. Faţă de eficienţa omniprezentă a siste-

425 



mului de viaţă existent , alternativele la el au apă­
rut mereu drept utopice. Nu ajunge să ne dăm 
seama de această necesitate si de viciile stării 
de lucruri actuale nici măcar î:O: stadiul cînd cuce­
ririle ştiinţei şi nivelul productivităţii au elimi­
nat trăsăturile utopice ale alternativelor - mai 
de grabă realitatea existentă fiind utopică decit 
contrariul ei .  

Înseamnă oare aceasta că teoria critică a socie­
tăţii abdică în favoarea unei sociologii empirice 
care, respingînd orice călăuză teoretică în afara 
uneia metodologice , este victima sofismelor unei 
concreteţi nepotrivite şi îndeplineşte o menire 
ideologică proclamînd abolirea tuturor judecă­
ţilor de valoare ? Sau îşi dovedesc oare conceptele 
dialectice o dată mai mult adevărul , înţelegînd 
propria lor situaţie ca pe aceea a societăţii pe 
care o analizează? Răspunsul se impune dacă 
abordăm teoria critică prin punctul ei cel mai 
vulnerabil - nereuşita ei de a pune în evidenţă 
tendinţele eliberatoare în sînul societăţii existente. 

Atunci cînd s-a născut teoria critică a societă­
ţii , ea s-a aflat în prezenţa unor forţe reale ( obiec­
tive şi subiective) în societatea existentă, care 
se mişcau (sau puteau fi îndreptate) spre infiin­
tarea unor institutii mai rationale si mai libere 
prin desfiinţarea c�lor exist�nte, de.;,.enite obsta­
cole în calea progresului. Acestea au fost bazele 
empirice pe care s-a ridicat teoria, iar din aceste 
baze empirice a apărut ideea eliberării posibilităţi­
lor inerente - dezvoltarea, altfel blocată şi de­
formată, a productivităţii ,  facultăţilor şi nevoi­
lor materiale si intelectuale. Fără manifestarea 
acestor forţe, �ritica societăţii ar rămîne raţio ­
nală şi valabilă, dar va fi incapabilă să traducă 
raţionalitatea ei în termenii practicii istorice. Ce 
reiese de aici ? Faptul că "eliberarea posibilităţi­
lor inerente" nu mai exprimă în chip potrivit 
alternativa istorică. 

Posibilităţile încătuşate ale societăţilor indus­
triale înaintate sînt : dezvoltarea pe o scară mai 
largă a forţelor productive, extinderea stăpînirii 

426 



asupra naturi i , satisfacerea crescîndă a nevoilor 
unui număr tot mai mare de oameni , crearea unor 
nevoi şi facultăţi noi . Aceste posibilităţi , însă, se 
realizează treptat datorită unor mij loace ş i  insti­
tuţii care îşi desfiinţează potenţialul eliberator, 
iar acest proces afectează nu numai mijloacele, 
ci şi scopurile. Organizate într-un sistem totali­
tar, instrumentele productivităţii şi ale progre­
sului determină nu numai utilizările actuale, ci 
şi pe cele posibile. 

In faza cea mai înaintată a evoluţiei sale , domi­
naţia funcţionează ca administrare , iar în zonele 
supradezvoltate ale consumului de masă, viaţa 
administrată devine viaţă bună a întregului , în 
apărarea căruia contrariile se unesc. Aceasta este 
forma pură a dominaţiei. Invers , negarea ei apare 
ca forma pură a negaţiei .  Tot conţinutul pare a 
se reduce la o singură cerinţă abstractă - sfîrşi­
tul dominaţiei , unica exigenţă cu adevărat re­
volutionară si evenimentul care ar valida realiză­
rile �ivilizaţfei industriale. In faţa respingerii ei 
eficiente de către sistemul existent , această nega­
ţie apare sub forma neputincioasă din punct 
de vedere politic a "refuzului absolut" - refuz ce 
apare cu atît mai nerezonabil cu cît sistemul 
existent îşi măreşte productivitatea, uşurînd po­
vara vieţii .  Iată ce scrie Ma uri ce Blanchot : 

"Ceea ce refuzăm nu este lipsit nici de valoare, 
nici de însemnătate. Tocmai de aceea refuzul este 
necesar. Există o anumită raţiune pe care nu o mai 
acceptăm, o speranţă de înţelepciune care ne 
înspăimîntă, propuneri de conciliere şi împăcare 
cărora nu le vom da ascultare. S-a produs o rup­
tură. Am fost readusi la o sinceritate care nu 
mai tolerează compli�itatea"3• 

Dacă însă caracterul abstract al refuzului este 
rezultatul reificării totale , refuzul trebuie totuşi 
să se intemeieze pe un motiv concret , căci reifi­
carea nu este decît o iluzie. Din acelaşi motiv, 

3 "Le Refus", în Le 14 juillet, no .  2 ,  Paris, octombrie 
1958 .  

427 



unificarea contrariilor in sfera raţionalităţii teh­
nologice trebuie să fie , în întreaga ei  realitate, o 
unificare iluzorie , care nu elimină nici contradic­
ţia dintre productivitatea crescindă şi folosirea 
ei represivă, nici nevoia vitală de a rezolva a­
ceastă contradicţie. 

Lupta menită să aducă soluţionarea nu mai 
poate insă îmbrăca formele tradiţionale. Tendin­
ţele totalitare ale societăţii unidimensionale au 
făcut ca mijloacele şi căile tradiţionale de pro­
test să devină ineficiente - poate chiar pericu­
loase pentru că perpetuează iluzia suveranităţii 
populare. Iluzia aceasta cuprinde un miez de 
adevăr : "poporul" , care altădată era fermentul 
schimbărilor sociale, "s-a ridicat" pentru a deveni 
un ferment de coeziune socială. In aceasta - mai 
mult , poate , decit in redistribuirea averilor sau 
nivelarea claselor - constă noua stratificare ce 
caracterizează societatea industrială înaintată. 

Totuşi , dedesubtul bazei populare conserva­
toare , se află substratul alcătuit din proscrişi şi 
"outsideri" ,  exploata ţii şi persecuta ţii de altă 
culoare şi de alte rase , şomerii şi cei care nu pot 
fi angaj aţi. Ei trăiesc in afara procesului demo­
cratic ; pentru ei, desfiinţarea condiţiilor şi insti­
tuţiilor intolerabile constituie problema cea mai 
urgentă şi mai reală. Astfel , opoziţia lor este revo­
luţionară, chiar dacă conştiinţa lor nu este. Opo­
ziţia lor loveşte sistemul din afara lui şi de aceea 
nu poate fi deviată de către sistem ; ea este o forţă 
elementară care violează regulile j ocului , dezvălu­
indu-i astfel dedesubturile trucate. Atunci cind 
se unesc invadînd străzile fără arme, fără protec­
ţie , pentru a cere drepturile civile cele mai ele­
mentare , ei ştiu prea bine că vor infrunta ciini , 
pietre , bombe , inchisori , lagăre de concentrare , 
ba chiar moartea. Forţa lor se află in spatele ori­
cărei demonstraţii politice in favoarea victimelor 
legii şi ordinii. Faptul că nu mai vor să respecte 
regulile jocului indică poate începutul sfîrşitului 
unei perioade. 

428 



Nimic nu ne Iasă să prevedem un sfirşit fericit. 
Societăţile existente dispun de suficiente resurse 
economice şi tehnice pentru a ingădui anumite 
ajustări şi concesii in favoarea celor nedreptă­
ţiţi , iar forţele lor armate sint destul de bine echi­
pate şi antrenate pentru a face faţă situaţiilor 
de urgenţă. Spectrul , insă, a reapărut inăuntrul 
şi in afara hotarelor societăţilor înaintate. Com­
paraţia facilă cu barbarii care ameninţă imperiul 
civilizaţiei pare totuşi să prefigureze rezultatul ; 
a doua perioadă a barbariei poate prea bine să fie 
continuarea imperiului civilizaţiei însăşi .  Dar 
şansa este că, in această perioadă, extremele is­
torice - constiinta cea mai cvoluată a umanită­
ţi i şi forţa �i c�a mai exploatată - se pot uni 
din nou. Dar aceasta este doar o şansă. Teoria 
critică a societăţii nu cuprinde concepte capabile 
să umple prăpastia dintre prezent şi viitor ; nefă­
găduind nimic şi neobţinind succese , ea rămîne 
negativă. Astfel vrea să fie şi în viitor credin­
cioasă celor care , fără de nădej de, şi-au dat şi îşi 
dau viaţa Marelui Refuz. 

La începutul erei fasciste, Walter Benjamin 
scria : 

"Nădej dea nu ne este dată decît de dragul 
celor desnădăjduiţi" . 



ELIBERAREA 
DE SOCIETATEA ABUNDENŢE I* 

Ca filozof incorigibil pentru care filozofia şi 
politica au devenit de nedespărţit, mă tem că va 
trebui astăzi să ţin aici o cuvîntare destul de 
filozofică, fapt pentru care vă cer indulgenţă. 
Noi dezbatem aici dialectica eliberării (de fapt, 
o expresie pleonastică, deoarece, după părerea 
mea, orice dialectică conţine momente ale eli­
berării) ,  şi anume o eliberare nu numai în sens 
intelectual , ci, incluzînd spiritul şi corpul, o eli­
berare care cuprinde întreaga existenţă a omu­
lui. Să ne gîndim la Platon, la eliberarea de exis­
tenţa peşterii. Să ne gîndim la Hegel , la elibe­
rare în sens de progres şi libertate în dimensiu­
nea istorică. Gînditi-vă la Marx. In ce sens deci 
este orice dialectică eliberare ? Ea este eliberare 
de un sistem represiv, rău, fals - fie că este un 
sistem organic, fie că este un sistem social , un 
sistem material sau unul intelectual ; eliberare 
prin forţe care se dezvoltă în însuşi interiorul 
unui astfel de sistem. Acesta este punctul deci­
siv. Este vorba despre forţa eliberatoare a con­
tradicţiei pe care o generează sistemul tocmai 
pentru că este un sistem rău, fals. 

Folosesc aici în mod intenţionat concepte şi 
valori morale, filozofice, ca "rău" şi "fals" ,  căci 
fără un scop obiectiv întemeiat şi orientat spre 

* Cuvîntare ţinută la Congresul "Dialectica eliberării", 
care a avut loc la Londra între 1 5  şi 30  iulie 1967 .  Apărut 
iniţial în volumul The Dialectics of Liberation, Penguin 
Books, Londra, 1968 .  

430 



o existenţă umană liberă orice eliberare rămine 
lipsită de sens ; ea nu ar putea depăşi progresul 
înăuntrul sclaviei. Cred că şi pentru Marx so­
cialismul este ceva ce trebuie să fie. Această tră­
sătură normativă ţine de esenţa socialismului 
ştiinţific. Socialismul trebuie să fie ; el este 
- am putea spune - o necesitate biologică, socio­
logică şi politică. Este necesitate biologică intru­
cît, după Marx, societatea socialistă va fi in ar­
monie cu logosul integral al vieţii, cu posibilită­
ţile esenţiale ale existenţei umane, şi aceasta 
nu numai din punct de vedere spiritual sau inte­
lectual , ci şi organic. 

Dar să trecem la situaţia noastră actuală. 
Cred că ne aflăm în fata unei situatii istorice 
noi ,  întrucît astăzi este �orb a de a ne ' elibera de 
o societate care funcţionează relativ bine, o so­
cietate bogată şi puternică. Problema în faţa 
căreia stăm nu este necesitatea eliberării de o 
societate săracă sau de o societate în destrămare 
şi nici , in primul rînd, de o societate teroristă, 
ci de o societate care dezvoltă într-o mare mă­
sură trebuinţele materiale şi chiar culturale ale 
omului, o societate , aşadar, care, după un anu­
me cuvînt de ordine , permite prosperitatea unei 
părţi din ce în ce mai mari a populaţiei. Prin 
aceasta spunem dej a că ne angaj ăm într-o eli­
berare care , după toate aparenţele, nu posedă 
o bază de masă în această societate. Cunoaştem 
mecanismele sociale ale manipulării, indoctri­
nării şi reprimării , care răspund pentru absenţa 
unei asemenea baze de masă, pentru faptul că 
majoritatea forţelor opoziţioniste sînt integrate 
in sistemul social dominant. Aş vrea totuşi să 
subliniez că nu este vorba numai de o integrare 
ideologică sau numai de una socială, ci de un 
proces care are o bază materială puternică şi 
bogată. Această bază pune societatea în situa­
ţia de a dezvolta şi satisface necesităţile mate­
riale şi culturale mai bine decît oricînd inainte. 

Dar noi nu ne putem limita la simpla cunoaş­
tere a mecanismelor manipulării sau reprimării, 

431 



mecanisme care pătrund adînc în inconştientul 
omului. Eu cred că noi (şi în tot cuprinsul cuvîn­
tării mele voi vorbi despre "noi") am pus în evi­
denţă prea timid caracteristicile esenţiale şi ra­
dicale ale unei societăţi socialiste , deosebirea ei 
calitativă faţă de toate societăţile existente : 
acea deosebire calitativă care face ca socia­
lismul să fie realmente negaţia sistemului exis­
tent, indiferent cît de productiv şi puternic ar 
putea să pară sau să fie într-adevăr acest sistem. 
Cu alte cuvinte - şi aceasta este una din mul­
tele chestiuni în care trebuie să-I contrazic pe 
Paul Goodman - , eroarea noastră nu a constat 
în aceea că am fost prea îndrăzneţi , ci în aceea 
că am fost prea moderaţi. Ca să spun aşa, am 
reprimat o mare parte din ceea ce ar fi trebuit 
să spunem şi să subliniem. 

Trăsăturile esenţiale într-adevăr radicale care 
fac ca societatea socialistă să fie o negare cate­
gorică a societăţii actuale, deosebirea calitativă, 
par astăzi utopice, idealiste şi metafizice, însă 
tocmai aceasta este forma în care trebuie să 
apară asemenea trăsături radicale, întrucît ele 
constituie într-adevăr o negare decisivă a socie­
tăţii existente, deci întrucît socialismul este 
într-adevăr aruncarea în aer a istoriei, ruptura 
radicală, saltul în imperiul libertăţii , adică ceva 
cu totul nou. Unii mari luptători sociali ai timpu­
lui nostru au avut conştiinţa, cel puţin par­
ţială, a faptului că o asemenea ruptură totală 
este necesară. Walter Benjamin citează relatări 
după care in timpul Comunei din Paris, în toate 
colţurile oraşului, oamenii trăgeau focuri de 
armă în ceasurile din turnurile bisericilor, ale 
palatelor etc. Astfel se exprimă, conştient sau 
semiconştient, necesitatea de a opri timpul ; cel 
puţin trebuie să se suprime continuu! tempo­
ral existent, dominant , şi să se instaureze o tem­
poralitate nouă. Un asemenea gest subliniază 
deosebirea calitativă, ruptura totală dintre so­
cietatea veche şi cea nouă. 

432 



In acest sens aş dori să discut aici cu dumnea­
voastră condiţiile reprimate ale unei astfel de 
schimbări calitative. Folosesc intenţionat ter­
menul de "schimbare calitativă" şi nu de "revo­
luţie" deoarece ştim că multe revoluţii au men­
ţinut conţinutul reprimării, inlocuind vechiul 
sistem de dominaţie printr-unul nou. Trebuie să 
înţelegem caracteristicile esenţialmente noi care 
deosebesc ca negaţie univocă o societate liberă 
de societăţile existente şi trebuie să formulăm 
aceste caracteristici , oricit de metafizice, uto­
pice şi chiar - aş spune - ridicole ar părea ele 
tuturor oamenilor normali din toate taberele, 
atit celor de stînga cît şi celor de dreapta. 

Ce este acea dialectică a eliberării de care ne 
ocupăm aici ? Ea înseamnă construirea unei so­
cietăţi libere, construire care depinde, in primul 
rind, de măsura in care îşi croiesc drum nece· 
sităţile vitale după abolirea sistemului de aser­
vire existent, iar în al doilea rînd - şi aceasta 
este decisiv - este determinată de tendinţa 
conştientă, subconştientă sau inconştientă că­
tre valori calitativ noi ale unei existenţe umane 
libere. Fără apariţia şi satisfacerea unor aseme­
nea cerinţe noi, cerinţe şi satisfacţii ale unor oa­
meni liberi, orice schimbare a instituţiilor soci­
ale, indiferent cît de departe merge ea, nu va 
face decît să înlocuiască un sistem de aservire 
printr-un alt sistem de aservire. Iar apariţia 
unor asemenea cerinţe noi şi satisfacerea lor nu 
pot fi concepute ca un produs auxiliar, ca un 
simplu rezultat al instituţiilor sociale schimbate. 
Dezvoltarea noilor instituţii trebuie să fie din 
capul locului opera unor oameni care au cerinţe 
noi. Aceasta este , în treacăt fie spus, ideea fun­
damentală care întemeiază la Marx conceptul 
de proletariat ca agent istoric al revoluţiei. Marx 
consideră proletariatul industrial ca agent isto­
ric al revoluţiei nu numai pentru că acesta repre­
zintă clasa fundamentală în procesul material 
al producţiei şi nu pentru că pe vremea lui pro­
letariatul cuprindea majoritatea populaţiei, ci 

433 



in primul rînd pentru că această clasă era "li­
beră" de necesităţile represive şi agresive ale 
concurenţei în societatea capitalistă şi pentru 
că potenţial ea putea să devină purtătorul unor 
nevoi, ţeluri şi satisfacţii esenţialmente noi. 

Această dialectică a eliberării o putem ex­
prima mai tranşant, şi anume ca un circulus ritio­
sus. Trecerea de la aservirea voluntară, cum 
are ea loc în mare măsură în societatea abun­
denţei, la eliberare presupune abolirea institu­
ţiilor şi mecanismelor de reprimare. Dar, la rîn­
dul ei, abolirea instituţiilor şi mecanismelor de 
reprimare presupune eliberarea de aservire , emer­
genţa nevoii de eliberare. In ce priveşte nevoile , 
cred că trebuie să distingem între nevoia de a 
schimba condiţiile de viaţă insuportabile şi ne­
voia de a schimba societatea ca atare. Ele nu 
sînt deloc identice şi nici concordante. In mă­
sura în care este vorba de nevoia de a schimba 
condiţiile de viaţă insuportabile şi există cel 
puţin o şansă rezonabilă ca aceasta să se poată 
realiza în cadrul societăţii existente, pe baza 
creşterii şi a progresului societăţii existente , 
avem de-a face cu o schimbare pur cantitativă. 
Schimbarea calitativă înseamnă însă schimba­
rea sistemului în ansamblu. 

Această distincţie între schimbarea cantita­
tivă şi cea calitativă nu este identică cu deose­
birea dintre reformă si revolutie. O schimbare 
cantitativă poate înseinna o r�voluţie şi poate 
produce o revoluţie. Dar numai atunci cînd 
schimbarea cantitativă şi cea calitativă merg 
mînă în mînă se poate vorbi de o revoluţie în 
sensul esenţial al saltului din preistorie în isto ­
ria omului. Cu alte cuvinte, problema care ne 
stă în faţă este problema trecerii cantităţii în 
calitate, a modului în care schimbarea cantita­
tivă a condiţiilor şi instituţiilor poate deveni o 
schimbare calitativă care cuprinde întreaga 
existenţă umană. 

In prezent, cei doi factori potenţiali ai revo­
luţiei pe care i-am menţionat sînt dezbinaţi . 

434 



Primul domină in ţările subdezvoltate, acolo 
unde schimbarea cantitativă (a se citi : crearea 
unor condiţii de viaţă omeneşti) constituie în 
sine o schimbare calitativă, dar nu poate încă 
să conducă Ia o libertate completă. Al doilea 
factor potenţial al revoluţiei , condiţiile preli­
minare ale eliberării, există potenţial în ţările 
industriale dezvoltate, fiind însă încătuşat şi 
pervertit de către organizarea capitalistă a so­
cietăţii. 

Cred că sîntem in situaţia in care această so­
cietate capitalistă dezvoltată a ajuns Ia un punct 
în care schimbarea cantitativă poate, în prin­
cipiu, să treacă in schimbare calitativă, în eli­
berare veritabilă. Tocmai impotriva acestei po­
sibilităţi intr-adevăr ameninţătoare îşi mobili­
zează forţele pe toate fronturile, atit în interior 
cît şi în afară, societatea capitalismului dezvol­
tat , societatea abundenţei. 

Înainte de a continua, permiteţi-mi să defi­
nesc succint ce anume înţeleg prin "societatea 
abundenţei" .  Ca model al ei se impune de la sine 
societatea americană de astăzi, deşi chiar şi în 
Statele Unite este vorba mai curînd de o ten­
dinţă care nu s-a realizat incă pe deplin. In pri­
mul rînd, această societate este capitalistă. Este 
necesar, in mod evident, să amintim acest lucru 
deoarece chiar şi in rîndurile stîngii există oa­
meni care cred că societatea americană nu mai 
este o societate de clasă. Pot să vă asigur : ea 
este o societate de clasă ; ea este o societate capi­
talistă cu o înaltă concentrare a puterii econo­
mice şi politice ; cu un sector mare şi in dezvol­
tare al automatizării şi coordonării producţiei , 
distribuţiei şi comunicaţiilor ; cu proprietate pri­
vată deplină asupra mijloacelor de producţie , 
care trebuie totuşi sprijinită prin intervenţii tot 
mai active şi mai ample ale guvernului. Este 
o societate în care, după cum am amintit, nevo­
ile materiale ca si cele culturale ale maselor sînt 
satisfăcute mai mult decît oricînd înainte , desi­
gur numai în măsura în care o permit nevoile 

435 



şi interesele aparatului şi ale forţelor care il stă­
pînesc. Ea este apoi o societate a cărei creştere 
depinde de risipa crescîndă, de degradarea şi 
distrugerea planificată, în timp ce straturile in­
ferioare ale populaţiei trăiesc mai departe în 
sărăcie şi mizerie. 

Cred că între aceşti factori există o conexiune 
interioară, că ei constituie sindromul capitalis­
mului tîrziu : unitatea evident indestructibilă 
- indestructibilă pentru sistem - dintre pro­
ductivitate şi distrugere , satisfacere a nevoilor 
şi reprimare , libertate în interiorul unui sistem 
de aservire , adică subordonarea omului faţă de 
aparat şi unitatea indestructibilă dintre raţional 
şi iraţional. Se poate spune : raţionalitatea aces­
tei societăţi se află tocmai în absurditatea ei, şi 
această absurditate este raţională în măsura în 
care este lucrativă, în care este aptă să ofere 
ceea ce i se pretinde. 

Acum se pune întrebarea :  de ce să ne eliberăm 
de această societate de vreme ce, după toate 
aparenţele, ea este capabilă - chiar dacă abia 
într-un viitor îndepărtat - să învingă sărăcia 
intr-o măsură mai mare decît oricînd înainte, 
să micşoreze caznele muncii şi timpul de muncă 
şi să ridice standardul de viaţă ? De vreme ce 
preţul acestei aserviri confortabile ,  preţul tutu­
ror realizărilor ei urmează să-I plătească oameni 
care se află departe de metropolă şi departe de 
bunăstarea ei ? De vreme ce însăşi societatea 
abundenţei abia de-şi dă seama de tot ce face, 
de intreaga teroare şi intreaga aservire pe care 
le generează, de înverşunarea cu care luptă, în 
toate colţurile lumii, impotriva eliberării ? 

Cunoaştem slăbiciunea tradiţională a argu­
mentelor emoţionale, morale şi umanitare privi­
tor la asemenea realizări tehnologice, privitor 
la raţionalitatea iraţională a unei asemenea pu­
teri. Argumentele de acest tip nu sînt prea efi­
ciente impotriva faptelor nude, ca să nu spunem 
brutale, ale societăţii şi productivităţii ei. Şi 
totuşi numai insistenţa asupra posibilităţilor 

436 



reale ale unei societăţi libere, blocate de socie­
tatea abundenţei - numai aceas tă finalitate 
conştientă în practică şi în teorie, în demonstra­
ţie şi în discuţie a împiedicat pînă acum com­
pleta degradare a omului pînă Ia situaţia de 
obiect sau mai curînd de subiect-obiect al unei 
administrări totale. Tocmai această rezistenţă 
tenace a împiedicat abrutizarea şi schilodirea spi­
rituală crescîndă a omului. Intr-adevăr, socie­
tatea capitalistă a bunăstării este în esenţa sa 
un stat al înarmării. El are nevoie de un duşman, 
un duşman total ; perpetuarea aservirii, perpe­
tuarea infamei lupte pentru existenţă în faţa 
noilor posibilităţi ale eliberării activizează şi in­
tensifică in această societate o agresivitate ele­
mentară care niciodată înainte in istorie nu a 
atins asemenea proporţii. Această agresivitate 
elementară trebuie orientată pe făgaşuri social­
mente utile ,  altfel ea face să explodeze sistemul. 
De aici necesitatea unui duşman care, dacă nu 
există, trebuie să fie inventat. Din fericire, sis­
temul are un asemenea duşman. Dar chipul său 
şi puterea sa trebuie să fie exacerbate într-atita 
in această societate incit agresivitatea societăţii 
belşugului să poată fi canalizată într-un mod 
socialmente adecvat. 

Rezultatul este o fiinţă umană abrutizată, 
schilodită şi frustrată, care îşi apără cu înver­
şunare propria sa robie. 

In rezumat, situaţia nefastă in care ne aflăm 
se prezintă astfel : o schimbare radicală a socie­
tăţii este obiectiv necesară, şi anume in dublul 
înţeles că ea constituie unica şansă de a menţine 
posibilităţile libertăţii umane şi de a asigura re­
sursele tehnice şi materiale necesare pentru rea­
lizarea libertăţii. Deşi această necesitate obiec­
tivă este evidentă, nevoia subiectivă a unei ase­
menea schimbări este totuşi resimţită numai de 
o minoritate. In particular, ea lipseşte la acea 
parte a populaţiei care în mod tradiţional este 
considerată ca agent al schimbării istorice. Ne-

437 



voia subiectivă este reprimată, iarăşi din două 
motive : în primul rînd datorită satisfacerii reale 
a necesităţilor, în al doilea rînd datorită unei 
manipulări şi administrări ştiinţifice masive a 
necesităţilor, adică printr-un control sistematic 
al societăţii exercitat nu numai asupra conşti­
entului, dar şi asupra inconştientului oamenilor. 
Acest control a devenit posibil tocmai datorită 
grandioaselor ştiinţe ale timpului nostru, care 
realizează libertatea, in primul rînd în psiholo­
gie , prin psihanaliză şi psihiatrie. Faptul că 
aceste ştiinţe pot, totodată, să devină şi au şi 
devenit instrumente puternice ale oprimării este 
iarăşi unul dintre aspectele terifiante ale dialec­
ticii eliberării. 

Această divergenţă dintre necesitatea obiec­
tivă şi nevoia subiectivă modifică, după părerea 
mea, baza, perspectivele şi strategia eliberării. 
Această situaţie reclamă ivirea unor necesităţi 
noi, care diferă calitativ de necesităţile de agre­
siune şi reprimare predominante, ba chiar li se 
opun in intregime ; apariţia unui tip uman ale 
cărui impulsuri vitale, biologice merg în direcţia 
libertăţii şi a cărui conştiinţă este in măsură să 
treacă dincolo de aparenţele materiale şi ideo­
logice ale societăţii abundenţei. Cu alte cuvinte , 
orice eliberare posibilă depinde astăzi în mod 
evident de descătuşarea şi activizarea unei di­
mensiuni de profunzime a existenţei umane, 
dimensiune imanentă şi subiacentă bazei mate­
riale tradiţionale: nu o dimensiune idealistă care 
transcende şi se suprapune bazei materiale, ci o 
dimensiune încă şi mai materială decît "baza 
materială". Voi explica imediat ce anume am 
în vedere. 

A vorbi despre această dimensiune nu înseamnă 
a înlocui politica prin psihologie. Dimpotrivă, 
înseamnă a ne lămuri, in sfîrşit, că societa­
tea a pătruns în straturile cele mai adînci ale 
fiinţei individuale, chiar în inconştientul omu­
lui. Trebuie să căutăm fundamentele societăţii 

438 



in individul însuşi , in indivizii care, datorită 
presiunii tehnico-sociale, reproduc continuu! re­
primării , inclusiv de-a lungul revoluţiilor de pînă 
acum. 

Aşadar, schimbările necesare nu se pot limita 
la probleme ideologice. Ele rezultă din dezvol­
tarea reală a societăţii industriale. Această so­
cietate a făcut să intervină factori de care îna­
inte teoria noastră nu trebuia să ţină seama. Ei 
decurg din creşterea uriaşă a productivităţii ma­
teriale şi tehnice, care a depăşit obiectivele şi 
premisele tradiţionale ale eliberării. 

Aici se pune întrebarea : oare eliberarea de 
societatea abundentei este identică cu trecerea 
de la capitalism la �ocialism ? Răspunsul pe care-I 
propun este următorul : Nu este identică dacă 
socialismul este definit numai ca dezvoltare pla­
nificată a forţelor de producţie şi raţionalizare 
a resurselor (chiar dacă aceasta este, Ia rîndul 
său, condiţia preliminară a oricărei eliberări) .  
Eliberarea este identică cu trecerea de  la capi­
talism la socialism doar atunci cînd definim so­
cialismul în sensul său utopic, şi anume ca abo­
lire a muncii, ca terminare a luptei pentru exis­
tenţă - ceea ce înseamnă că viaţa îşi este scop 
pentru sine şi încetează să fie mij loc pentru un 
alt scop -, precum şi ca eliberare a sensibilităţii 
şi senzorialităţii omului, care devine astfel forţă 
transformatoare , nu ca factor de ordin privat , 
ci ca putere productivă, în vederea restructu­
rării existentei umane si a mediului ambiant. 
Repunerea se'nsibilităţii Şi senzorialităţii în drep­
turile lor este - după părerea mea - scopul 
fundamental al socialismului integral . Apare 
astfel una din caracteristicile calitative funda­
mentale ale societăţii libere. 

Aceasta presupune, după cum desigur v-aţi 
dat seama, o totală reevaluare a valorilor, o an­
tropologie nouă. Ea presupune un nou tip uman 
care respinge principiul retribuirii muncii din 
cadrul societăţii existente, un tip uman elibe-

439 



rat de agresivitatea şi brutalitatea inerente or­
ganizării societăţii existente şi de morala ei ipo­
crită şi puritană, un tip uman care este biologic 
incapabil să poarte războaie şi să provoace sufe­
rinţe , care are o reprezentare limpede despre 
bucurie şi plăcere şi, atît de-sine-stătător cît şi 
împreună cu alţii , lucrează pentru a crea o lume 
socială şi naturală in care o astfel de existenţă 
să fie posibilă. 

Dialectica eliberării ca trecere de la cantitate 
la calitate implică, aşadar, o ruptură in conti­
nuu} reprimării, mergind pînă in adîncurile or­
ganismului. Putem spune, de asemenea, că schim­
barea calitativă, eliberarea calitativă implică 
in prezent schimbări organice, biologice, in în­
săşi structura instinctelor, simultan cu schim­
bările politice şi sociale. 

După cum am spus , noile necesităţi şi satis­
facţii au o bază materială pronunţată. Ele nu 
apar din senin, ci se formează logic pe baza po­
sibilităţilor tehnice , materiale şi spirituale ale 
societătii industriale dezvoltate. Ele sint date 
de productivitatea unei societăţi industriale dez­
voltate şi reprezintă adevărata expresie a unei 
societăţi in care au devenit deja anacronice orice 
gen de asceză şi intreaga disciplină a muncii pe 
care se sprijină morala iudeo-creştină. 

Dar de ce trebuie această societate să depă­
şească şi să nege tipul uman moştenit şi forma 
sa de existenţă, după cum trebuie să nege şi mo­
rala de care se leagă in bună parte originile şi 
fundamentele sale ? Această productivitate nouă, 
fără precedent şi imprevizibilă, permite să ne 
imaginăm o tehnologie a eliberării. Aici nu pot 
decit să indic succint ce am in vedere, şi anume 
tendinţe fantastice, de-a dreptul utopice, cum 
ar fi convergenţa dintre tehnică şi artă, conver­
genţa dintre muncă şi j oc ,  convergenţa dintre 
imperiul necesităţii şi imperiul libertăţii. Refu­
zind să se mai supună dictatului goanei capita­
liste după profit şi rentabilitate, dictatului mize-

440 



riei pe care ordinea socială capitalistă o repro­
duce neîncetat, munca socialmente necesară, 
producţia materială ar putea să treacă tot mai 
mult pe baze ştiinţifice (tendinţă care de pe acum 
este vizibilă). Experimentul tehnic, ştiinţa şi 
tehnologia pot şi trebuie să devină un joc  al posi­
bilităţilor pînă acum ascunse - tăinuite şi blo­
cate in mod sistematic - ale societăţii şi na­
turii. 

Prin aceasta ajungem la unul din cele mai vechi 
visuri ale oricărei teorii şi practici radicale. Fan­
tezia creatoare şi nu numai raţionalitatea prin­
cipiului retribuţiei după muncă ar ajunge forţe 
productive ale restructurării lumii sociale şi na­
turale. Ar răsări o realitate constituind opera 
şi mediul sensibilităţii şi senzorialităţii dezvol­
tate a omului. 

Şi , cu tot riscul de a fi luat in deridere, mai 
adaug : aceasta va fi o realitate "estetică" -
societatea ca operă de artă. Aceasta este in pre­
zent cea mai mare utopie, cea mai radicală po­
sibilitate de eliberare. 

Concret vorbind, ce înseamnă aceasta ? După 
cum am spus, nu este vorba de sensibilitatea şi 
senzorialitatea privată, ci de sensibilitatea şi 
senzorialitatea, de fantezia creatoare şi facul­
tatea ludică in calitate de forţe productive care 
lucrează in vederea transformării societăţii. In 
această calitate, ele ar determina reconstrucţia 
din temelii a oraşelor noastre şi restaurarea sa­
tului liber ; recuperarea naturii după abolirea 
prealabilă a constrîngerii tehnologice şi anihila­
rea forţei distructive a industrializării capita­
liste, crearea unui spaţiu interior şi exterior al 
liniştii, autonomiei şi calm ului ; înlăturarea zgo­
motului, a iobăgiei culturale ,  a insalubrităţii şi  a 
urîţeniei. Toate acestea nu sînt deloc cerinţe 
snobe sau romantice. Biologii au arătat deja 
că acestea sînt necesităţi profunde ale organis­
mului uman, a căror refulare ,  denaturare şi re­
primare de către societatea capitalistă mutilea-

441 



ză literalmente organismul uman, şi nu numai 
într-un sens figurat, ci în sensul cel mai real şi 
mai concret cu putinţă. 

Am convingerea că numai într-o asemenea 
lume omul poate să fie într-adevăr liber, iar rela­
ţiile dintre oameni pot să se manifeste într-ade­
văr ca relaţii între fiinţe libere. Sînt convins că 
şi Marx s-a ghidat după imaginea unei asemenea 
lumi în concepţia lui despre socialism. Aceste 
nevoi şi scopuri estetice trebuie însă din capul 
locului să j oace un rol determinant in restructu­
rarea societăţii şi nicidecum să apară la sfîrşit 
sau în viitorul îndepărtat. In caz contrar, vechile 
trebuinţe şi satisfacţii care reproduc societatea 
represivă ar trece neschimbate în societatea no­
uă. Oamenii supuşi reprimării ar tîrî după ei în 
noua societate propria lor reprimare. 

Dar cum să se dezvolte aceste trebuinte si te­
luri calitativ noi ca trebuinţe şi ţeluri o'rgani�e , 
biologice ? Sînt ele oare într-adevăr ţeluri reale 
sau sînt idei axiologice arbitrare ? Cum să ne 
închipuim dezvoltarea acestor nevoi şi dorinţe 
în interiorul şi impotriva societăţii existente, 
adică înainte de eliberare ? Aceasta este tocmai 
dialectica de la care am pornit : faptul că, rigu­
ros vorbind, noi trebuie să ne eliberăm încă ina­
inte de a putea crea o societate liberă. 

Este de prisos să mai spunem că sfărîmarea 
sistemului existent este condiţia preliminară pen­
tru orice asemenea schimbare calitativă. Cu cit 
însă aparatul represiv al societăţii belşugului 
lucrează mai bine , cu atît mai mică este proba­
bilitatea trecerii de la înrobire la libertate. Fap­
tul că în prezent noi nu putem indica drept forţă 
revolutionară o anumită clasă sau un anumit 
grup rÎu ne scuteşte de obligaţia de a folosi toate 
procedeele şi posibilităţile pentru a neutraliza 
mecanismele represiunii la fiecare individ în 
parte. Extinderea opoziţiei potenţiale la întreaga 
populaţie de bază corespunde întru totul carac­
terului totalitar al societăţii capitaliste avan­
sate. Contradicţiile interne ale sistemului sînt 

442 



astăzi mai mari decit oricînd. Expansiunea 
puternică a imperialismului capitalist le va as­
cuţi probabil şi mai mult. Nu mă refer numai la 
contradicţia foarte generală dintre bogăţia co­
losală a societăţii şi utilizarea distructivă, agre­
sivă şi nesăbuită a acestei bogăţii, ci şi la contra­
dicţii mult mai concrete, cum ar fi necesitatea 
automatizării , reducerea permanentă a contri­
buţiei aduse de munca fizică a omului la repro­
ducerea materială a societăţii şi prin aceasta 
tendinţa de secare a surselor plusvalorii, in final 
ameninţarea şomajului tehnologic , pe care chiar 
si o societate a maximei abundente nu o mai 
poate compensa prin generarea un�i munci din 
ce in ce mai parazitare şi mai neproductive ; 
toate aceste contradicţii există. Ca reacţie la ele , 
vor creşte ori de cite ori este posibil oprimarea, 
manipularea şi integrarea. 

Şi totuşi terenul pentru eliberarea viitoare 
poate şi trebuie să fie pregătit. Atrofierea con­
stiintei si a instinctelor trebuie să fie învinsă. 
Presimţi�ea şi conştiinţa valorilor noi care depă­
şesc sistemul şi i se opun acestuia există de pe 
acum, mai ales la grupurile sociale încă neinte­
grate şi la aceia care , datorită poziţiei lor privi­
legiate , pot sfîşia vălul ideologic şi material al 
comunicaţiei de masă şi al îndoctrinării : inte­
lectualitatea. 

Stim bine că în miscarea muncitorească si-a 
cro'it drum de la bun' început prejudecata 'fu­
nestă împotriva intelectualilor în calitate de 
catalizatori ai schimbării istorice. Este timpul 
să ne punem întrebarea dacă această prejude­
cată împotriva intelectualilor şi sentimentul de 
inferioritate rezultat de aici al acestora nu au 
constituit un factor esenţial în dezvoltarea so­
cietăţii capitaliste , ca şi a celei socialiste , pre­
cum şi în dezvoltarea şi slăbirea opoziţiei în 
aceste societăţi. Intelectualii au încercat peste 
tot să-i organizeze pe ceilalţi la bază. In schimb, 
ei nu au făcut defel uz de posibilitatea de a se 

443 



organiza pe sine nu numai pe plan regional sau 
naţional , ci şi pc plan internaţional . După părerea 
mea, aceasta este în prezent una dintre sarcinile 
lor cele mai urgente. Putem spune oare că inte ­
lectualitatea ar fi devenit agentul schimbării 
istorice ? Putem spune oare că intelectualitatea 
ar fi astăzi o clasă revoluţionară ? Nu, nu putem 
spune aceasta. Dar putem constata pur şi sim­
plu că intelectualii au o funcţie decisivă în cro­
irea drumului. Pentru sine, ei nu constituie o 
clasă revoluţionară şi nici nu pot să fie , dar ei 
pot deveni un catalizator, astăzi mai mult ca 
oricînd .  Într-adevăr - şi pentru aceasta avem 
o bază foarte materială şi foarte concretă - , 
din acest grup provin cei ce ocupă poziţii deci­
sive în procesul de producţie , iar în viitor chiar 
într-o măsură mai mare decît pînă acum. Mă 
refer la pătrunderea tot mai adîncă a ştiinţei 
în procesul material al producţiei, pătrundere 
datorită căreia rolul intelectualului se schimbă. 
Din această grupă se recrutează oamenii de şti­
inţă, tehnicienii, inginerii şi psihologii - căci 
psihologia este şi rămîne un instrument social­
mente necesar, aflat fie în serviciul aservirii , 
fie în cel al eliberării .  

Această intelectualitate a fost denumită o 
nouă clasă muncitoare. După părerea mea, 
această caracterizare este cel puţin prematură. 
În prezent, aceşti oameni sînt cei mai puternici 
stîlpi de susţinere ai sistemului stabilit. Pe de 
altă parte , ei se află totuşi la rădăcina apariţiei 
contradicţiei dintre posibilităţile eliberatoare ale 
ştiinţei şi utilizarea ei represivă şi înrobitoare. 
A dezvălui această contradicţie reprimată şi 
camuflată, a o mobiliza în calitate de cataliza­
tor al schimbării reprezintă una din sarcinile 
principale ale opoziţiei de astăzi , şi anume o sar­
cină esenţialmente politică. 

Sarcina noastră este instruirea, dar instruirea 
într-un sens nou. Ca unitate a teoriei şi practicii, 
şi anume a practicii politice, educaţia este astăzi 

444 



mai mult decit o discuţie, mai mult decît o sim­
plă învăţare, predare şi comunicare. Cît timp ea 
nu depăşeşte colegiul , şcoala şi universitatea, ea 
rămîne neputincioasă. Educaţia trebuie in pre­
zent să cuprindă spiritul şi corpul , raţiunea şi 
fantezia, cerinţele intelectului şi  cele ale instinc­
telor ; întreaga noastră existenţă a devenit su­
biect-obiect al politicii , al sociotehnicii. Nu se 
pune problema dacă trebuie sau nu să politi­
zăm şcolile şi universităţile , sistemul de învăţă­
mînt. Sistemul de învăţămînt este dej a pe de-a-n­
tregul politizat. Este de ajuns să amintesc in 
ce măsură incredibilă contribuie universităţile 
- mă refer Ia cele din Statele Unite - la uriaşele 
comenzi de cercetare ale guvernului şi ale dife­
ritelor instituţii semioficiale ; iar ce înseamnă 
aceasta o ştiţi din proprie experienţă. 

Sistemul de învăţămînt este politic şi ca atare 
nu noi sîntem aceia care vrem să-I politizăm. 
Ceea ce vrem noi este o antipolitică faţă de poli­
tica dominantă. In acest sens trebuie să înfrun­
tăm societatea actuală pe terenul propriei sale 
mobilizări totale. Trebuie să opunem indoctri­
nării de aservire îndoctrinarea eliberării. Fiecare 
dintre noi trebuie să trezească în sine şi la cei­
lalţi necesitatea instinctivă a unei vieţi lipsite 
de teamă, brutalitate şi obtuzitate. Trebuie să 
mobilizăm toate forţele, instinctuale şi intelec­
tuale, împotriva valorilor dominante ale societăţii 
abundenţei, care răspîndeşte peste tot agresivi­
tatea şi oprimarea. 

Inainte de a încheia aş vrea, ca şi ceilalţi par­
ticipanţi , să spun cîteva cuvinte despre hippies. 
Eu îi consider cu toată seriozitatea. Existenţa 
lor ar putea să ne lămurească ce înseamnă a te 
opune valorilor societăţii abundenţei prin pro­
movarea unor noi necesităţi instinctive. Mi se 
pare totuşi că aceşti hippies, ca orice mişcare 
neconformistă de stînga, sînt dezbinaţi , şi anume 
există la ei două părţi , două partide, două ten-

445 



dinţe. In mare măsură avem aici doar o masca­
radă şi o clovnerie de ordin personal şi ca atare , 
după cum a spus Gerassi, avem de-a face cu ceva 
cu totul inocent, uneori foarte drăguţ şi atrăgă­
tor, dar numai atît. Insă aceasta nu este totul. 
Căci la hippies, şi în primul rînd la curente ca 
cele ale aşa-zişilor "diggers" şi "provos",  consta­
tăm un element politic - în Statele Unite poate 
chiar într-o măsură mai mare decît aici. Ei pro­
movează efectiv noi necesităti instinctuale si 
noi valori. Această experienţă există. Intîlni{n 
aici o nouă sensibilitate îndreptată împotriva 
raţiunii orientate spre eficienţă şi în acelaşi timp 
absurde. Întîlnim aici refuzul de a respecta regulile 
unui j oc învechit, j oc care , după cum ştim, era 
din capul locului învechit. Şi întîlnim la ei revolta 
împotriva constrîngerii moralei puritane şi a 
agresiunii generate de ea, agresiune care în pre­
zent are loc nu numai în Vietnam. 

Cel puţin această parte a tinerilor hippies,  la 
care rebeliunea în domeniul sexual se uneşte cu 
rebeliunea în domeniul moral şi rebeliunea în 
domeniul politic, demonstrează în fapt o formă 
de viaţă neagresivă : o nonagresivitate agresivă 
care, cel puţin potenţial , demonstrează, eventual , 
valori calitativ noi, o adevărată reevaluare a 
valorilor. 

Orice învăţămînt este astăzi o terapie - tera­
pie în sens de eliberare a omului prin toate mij ­
loacele posibile ; eliberare de o societate care mai 
devreme sau mai tîrziu îl transformă într-un bar­
bar, chiar dacă el nu-şi mai dă deloc seama de 
aceasta. Invăţămîntul este în acest sens terapie ,  
iar orice terapie este astăzi i dentică cu teoria 
şi practica politică. Ce fel de practică politică ? 
Aceasta depinde în intregime de situaţie.  Este 
greu de conceput că am putea discuta aici amă­
nuntele. Vreau să amintesc doar numeroasele 
posibilităţi de demonstraţie, apariţia unor tac­
tici suple de demonstrare care sînt pe măsura 
terorii instituţionalizate : boi cotul şi multe altele ; 

446 



tot ce are perspectiva reală de a întări forţele 
opoziţiei trebuie luat in considerare. 

Ca educatori , ca studenţi putem pregăti tere­
nul pentru aceasta. In că o dată : rolul nostru 
este limitat . Nu sintem o mişcare de masă şi 
nici nu cred că am putea ajunge să constituim o 
asemenea mişcare într-un viitor apropiat. 

Expunînd aceste considerente, nu m-am ocupat 
de lumea a treia, deoarece tema mea se limita 
la eliberarea de societatea abundenţei. Sint intru 
totul de acord cu Paul Sweezy că societatea bel­
şugului trebuie să fie privită in conexiune cu 
lumea a treia. Cred insă că in activitatea noastră 
trebuie să punem accentul pe societatea indus­
trială dezvoltată, fără a precupeţi nimic pentru 
sprijinirea teoretică şi practică a mişcării de eli­
berare în ţările neocoloniale ; acestea, deşi nu ne 
pot aduce libertatea, aduc totuşi contribuţia lor 
considerabilă la slăbirea şi sfărîmarea potenţială 
a sistemului mondial imperialist. 

Ca intelectuali , rolul nostru este limitat. În 
nici un caz să nu ne facem iluzii ! Si totusi ar fi si 
mai rău dacă ne-am lăsa pradă def�tismului , 
care năvăleşte din toate părţile. Nu ne putem 
eschiva de la rolul de a croi drumul. Acest rol 
poate fi periclitat de orice iluzie , insă şi mai mult 
îl periclitează cea mai mică urmă de defetism. 

447 



LIBERTATEA 
ŞI IMPERATIVELE I STORIEI* 

Imperativele istoriei - iată o expresie care lasă 
să se înţelegă că există legi istorice ce guvernează 
evoluţia civilizaţiei şi, legat de conceptul de 
libertate, sugerează ideea de progres in istorie. 
Voi incerca să abordez problema fără a-mi însuşi 
supoziţiile foarte discutabile pe care le implică 
formularea temei. 

Imperativele apar in istorie in primul rind ca 
necesităţi de acţiune, de ordin individual şi per­
sonal, legate de acceptarea unor obiective, a 
unor scopuri specifice. Ele nu sint niciodată cate­
gorice, întrucît validitatea lor depinde de accep­
tarea obiectivului respectiv. Să reluăm exemplul 
binecunoscut: dacă Cezar voia să-I infrîngă pe 
Pompei, trecerea Rubiconului era pentru dînsul 
un imperativ. Această conduită îi era dictată 
lui Cezar de obiectivul urmărit şi de circumstanţele 
de moment. Acestea din urmă erau "date" ,  ast­
fel încît imperativul - normă condiţionată ­
se degaja din faptele înseşi, "trebuie" rezulta din 
"este". 

Dar acelaşi exemplu poate servi pentru a ilus­
tra un imperativ cu totul diferit, care, deşi cu-

• Conferinţă ţinută la 8 septembrie 1969 în cadrul 
lntîlnirilor internaţionale de la Geneva şi publicată în 
volumul La liberte et l'ordre social. Textes des conferences 
et des entretiens organisees par les R encontres lnternatio­
nales de Genlwe. 1969,  Editions de la Baconniere, Neuchâ­
tel. 

448 



prinde obiectivul individual şi norma condiţionată, 
le depăşeşte către un "scop" supraindividual ce 
urmează a fi atins printr-o acţiune supraindivi­
duală, prin praxis. Instituţiile statului roman nu 
mai puteau face faţă conflictelor ce se dezvolta­
seră în interiorul societăţii romane şi nici să tra­
ducă în viaţă posibilităţile de creştere oferite 
de această societate. Conservarea şi creşterea 
impuneau o modificare radicală a instituţiilor 
existente, transformarea statului-cetate în im­
periu, a republicii în monarhie. 

Acesta este sensul "vicleniei raţiunii" la Hegel : 
in şi prin ambiţiile personale şi acţiunile lui Cezar 
se operează trecerea la un stadiu "superior" al 
dezvoltării istorice, adică al libertăţii. Fără a 
pierde nimic din libertatea anterioară, Subiectul 
individual devine Obiectul necesităţii istorice. 

Voi reveni asupra conceptelor de "stadiu supe­
rior" şi "progres" aşa cum sînt ele formulate ex­
plicit la Hegel ; există motive întemeiate pentru 
a respinge aceste concepte, motive care devin 
din zi în zi mai evidente. Deocamdată îmi propun 
să examinez problema dacă trebuie să respingem 
teoria lui Hegel întrucît ea ar fi fundată pe o 
simplă "judecată de valoare" ,  anume că progresul 
libertăţii, creşterea ei atît calitativă cît şi canti­
tativă, este o necesitate istorică. Deşi respingem 
conceptul hegelian al Raţiunii ca forţă motrice 
a istoriei, putem să presupunem un anumit im­
puls, o anumită tendinţă instinctivă către li­
bertate înţeleasă ca absenţă a reprimării (de exem­
plu, Eros in teoria lui Freud) şi să-i adăugăm Ra­
ţiunea, care se suprapune acestui instinct dato­
rită exigenţelor Principiului realităţii. Pentru a 
justifica conceptul de imperativ istoric, este su­
ficient să recunoaştem un singur fapt (sau o sin­
gură valoare) ca un dat istoric, şi anume faptul 
că dinamica existenţei umane constă in conser­
vare şi creştere, adică nu numai în satisfacerea 
nevoilor biologice, dar şi in dezvoltarea acestor 

449 



nevOI m contextul luptei constante împotriva 
naturii (şi a omului) .  

Este , de asemenea, un fapt că aceast ă luptă 
cu natura a dus la posibilităţi mereu mai nume­
roase şi mai vaste de satisfacere a trebuinţelor. 
Şi dacă acesta este cazul putem să vorbim pe 
drept cuvînt de creştere ( în sensul de care am po­
menit) ca de o forţă care acţionează în is torie 
(fără nici o conotaţie teleologică sau morală şi 
îără să ne preocupe dacă acest gen de progres 
este bun sau rău, dacă implică sau nu implică 
o eliberare treptată). Avem deci dreptul să vor­
bim despre imperative istorice în măsura în care 
această forţă nu se exercită decit în transforma­
rea condiţiilor sociale şi naturale date care de­
termină posibilităţile practicii : faptul conţ ine 
norma. Existenţa umană trebuie,  aşadar, eli­
berată de pecetea pe care i-o imprimă formele 
învechite şi depăşite ale realităţii. 

Acum sîntem în măsură să ne întrebăm dacă 
aceste imperative implică sau postulează liber­
tatea. Intr-un anumit sens, sigur că da : indivi­
dul trebuie să fie liber să obţină mijloacele nece­
sare scopurilor sale - conservarea sa şi creşte­
rea. Totuşi acest gen de libertate este variabil 
in cel mai înalt grad : de-a lungul istoriei, el variază 
de la simpla capacitate fizică de a accepta şi de 
a utiliza mij loacele de subzistenţă şi pînă la pu­
terea de a domina şi de a exploata. Aceasta im­
plică o libertate de opţiune foarte întinsă in inte­
riorul unui puternic cadru de represiune, de non­
libertate. Există un fapt brut de care trebuie să 
ţină seama orice discuţie neideologică asupra li­
bertăţii : de la începuturile istoriei şi pînă în ziua 
de azi , libertatea unora s-a intemeiat întotdeauna 
pe servitudinea altora. In consecinţă, conceptul 
de libertate "interioară" era singurul concept 
de libertate care corespundea realităţii unor 
societăti în care existenta era controlată de o 
minoritate privilegiată. I� aceste societăţi , liber· 
tatea interioară era intr-adevăr unica libertate 

450 



inalienabilă de care se putea dispune şi în închi­
soare şi chiar pe rug. Fie că s-a numit libertate 
creştină sau libertate de conştiinţă, aceasta a 
fost pînă în ziua de azi unica libertate de care a 
dispus omul în calitate de om : libertatea umană 
"esenţială". Esenţială, desigur, dacă trupul este 
neesenţial şi dacă această libertate este singura 
care poate fi revendicată ca fiind acordată tutu­
ror oamenilor şi ca aparţinîndu-le, fără distincţie 
de clasă, de rasă sau de religie. 

Libertatea de gîndire este deja de alt ordin şi 
cu mult mai puţin "reală" ; nu este libertate decît 
dacă poate fi tradusă în exprimare , iar aceasta, 
de-a lungul istoriei, a fost supusă unor restricţii 
politice : cenzură directă sau, in absenţa ei , pri­
varea majorităţii populaţiei de mij loace intelec­
tuale şi materiale care să permită dezvoltarea şi 
exprimarea unei gîndiri libere. In prezent, în ţările 
industriale cele mai avansate, controlul tehnolo­
gic şi controlul politic pervertesc chiar libertăţile 
cele mai puternic instituţionalizate (cum ar fi 
sufragiul universal) in măsura în care aceste con­
troale creează şi perpetuează o majoritate popu­
lară conservatoare , care este aproape imunizată 
împotriva oricărei schimbări a sistemului social . 

Dar de-a lungul tuturor acestor noţiuni repre­
sive ale libertăţii istoria Occidentului a păstrat 
conştiinţa unei idei mai fericite a libertăţii , şi 
anume : capacitatea de a-ţi determina propria ta 
viaţă, autonomia. Şi dacă  libertatea este facul­
tatea da  a decide de propria ta  viaţă fără a 
priva pe alţii de această facultate, atunci liber­
tatea nu a fost niciodată o realitate istorică, 
pînă în ziua de azi inclusiv. 

Să insemne aceasta că "natura omului" împie­
dică libertatea de a se realiza sub o formă care 
nu ar fi parţială, reprimată, ideologică ? Răspun­
sul afirmativ, potrivit căruia o asemenea liber· 
tate contrazice esenţa omului , este pur şi simplu 
o dogmă. Totuşi există un răspuns mai raţional 
care se bazează chiar pe datele istoriei. După teo· 

451 



ria lui Marx, istoria civilizaţiei ca istorie a luptei 
de clasă a împiedicat realizarea unei libertăţi mai 
adevărate şi mai generalizate. Or, forţele de pro­
ducţie dezvoltate în interiorul societăţilor de 
clasă au ajuns la un stadiu în care tind să arunce 
in aer însăşi organizaţia de clasă ; în acest sta­
diu, libertatea devine o posibilitate obiectivă ; 
şi tot in acest stadiu Subiectul istoric apare capa­
bil de a construi o societate în care imperativele 
de conservare şi creştere să poată deveni impera­
tive ale libertăţii : reconcilierea necesităţii cu li­
bertatea. Incă o dată, faptul implică norma, statu 
quo-ul îşi cere abrogarea : pentru a întreţine pro­
gresul uman, condiţiile materiale şi intelectuale 
dominante reclamă o formă socială radical dife­
rită. 

Am expus în linii mari concepţia lui Marx în 
această chestiune pentru a arăta cum pînă şi 
limitările ei, elementele sale depăşite îi asigură 
validitatea. Dacă formula "Cînd faptele contra­
zic teoria, cu atît mai rău pentru fapte" are 
îndeobşte vreun sens, atunci ea se aplică tocmai 
in cazul de faţă. Ni-l putem imagina pe Marx 
examinînd lumea de astăzi şi zicînd : "Doar v-am 
spus-o, nu în prezicerile mele, dar în analiza socie­
tăţii voastre pe care am făcut-o". Această analiză 
a arătat că orice dezvoltare a forţelor de produc­
ţie în societatea existentă ar perpetua şi ar mări, 
totodată, distrugerea şi reprimarea. Acest lanţ 
fatal nu ar putea fi rupt decît de practica unei 
clase a cărei nevoie vitală ar constitui nu per­
petuarea şi ameliorarea societăţii stabilite, ci 
abolirea ei. Iar această abolire ar fi înce­
putul eliberării. Libertatea apare în primul rînd 
ca o negaţie : definiţia "pozitivă" a libertăţii ră­
mîne un x, o nedeterminată - numai o societate 
liberă va putea defini conţinutul autodeterminării. 

Trebuie să remarcăm că în această concepţie 
libertatea nu apare ca un imperativ istoric, în 
sensul că ar fi "prescrisă" de către condiţiile dorni-

452 



nante, în calitate de etapă următoare (sau su­
perioară) ,  necesară, a dezvoltării. Socialismul sau 
barbaria : condiţiile dominante sînt obiectiv am­
bivalente ; ele o feră atit posibilitatea eliberării 
cît şi posibilitatea servituţii profunde în această 
vastă închisoare confortabilă, cum a numit-o 
Max Weber. In aceasta constă ambivalenţa pro­
gresului : progresul tehnic poate agrava servitu­
tea dacă nu se transformă într-un progres calita­
tiv, adică într-o nouă raţionalitate şi o nouă sen­
sibilitate. Este posibil ca progresul calitativ să 
atragă după sine nu numai o reorientare, dar şi 
o reducere a dezvoltării forţelor de producţie 
atunci cînd acestea favorizează risipa şi agresiu­
nea şi reclamă supunerea omului faţă de maşină. 
Trecerea de la servitute la libertate pretinde o 
revizuire totală a valorilor, dar ea nu pretinde acel 
progres cantitativ automat de care depinde su­
pravieţuirea capitalismului. 

Progresul cantitativ in calitate de imperativ 
istoric ţine de ideologia şi practica dominării. 
Această practică va trebui cu necesitate să stimu­
leze şi să dezvolte producţia de mărfuri întrucît 
ea depinde de creşterea tehnologică a producti­
vităţii muncii şi de însuşirea privată a plusva­
lorii. Iar cu cît mai mare va fi nivelul productivi­
tăţii muncii, cu atît mai mare va fi cantitatea 
de produse de lux care devin necesităţi vitale şi 
trebuie să fie dobindite cu preţul unei munci alie­
nate. Sub regimul imperativului tehnologic, socie­
tatea, pe de o parte, creează toate mijloacele pen­
tru satisfacerea trebuinţelor, nemaipretinzind de­
cît un minim de muncă, în timp ce, pe de altă 
parte, ea pune satisfacerea trebuinţelor in depen­
denţă de expansiunea continuă a aparatului mun­
cii. In alţi termeni , in cadrul capitalismului, 
chiar in momentul in care progresul tehnic creează 
condiţiile libertăţii, el ii surpă temeliile. Intr-ade­
văr, in acest cadru, progresul pretinde creşterea 
constantă a trebuinţelor şi a mărfurilor : abun­
denţa din ce in ce mai mare ; niciodată nu este 

453 



destul. Dar libertatea nu depinde de domnia 
abundenţei (noţiune totdeauna fluidă, căci per­
mite "amînarea" libertăţii la infinit) ,  iar formula 
"Fiecăruia după nevoile sale" nu implică insaţia­
bilitatea naturii umane. 

Conceptul de insaţiabilitate aparţine şi el arse­
nalului dominaţiei : el justifică perpetuarea mun­
cii alienate şi supunerea oamenilor la această 
muncă. Libertatea presupune că învingerea na­
turii a atins un stadiu în care produsele de nece­
sitate vitală se pot obţine într-un minim de timp 
şi printr-un minim de muncă, astfel încît produce­
rea de bunuri ce depăşesc limita necesităţilor 
vi�ale să poată deveni o chestiune de autodeter­
minare . 

Marx considera că acest stadiu era atins, în 
ţările industriale avansate, încă prin 1860. Lipseau 
atunci nu condiţiile materiale, ci conştiinţa poli­
tică a clasei muncitoare şi organizarea ei. "La 
rădăcina lucrurilor se află omul" : analiza perspec­
tivelor eliberării trebuie să înlăture reificarea, care 
mistifică atît societatea stabilită cît si cele consi­
derate ca înlocuitoare ale ei. Reifica�ea priveşte 
Subiectul istoric al schimbului drept ceva care 
există ca un obiect, în timp ce de fapt acest 
Subiect (clasa muncitoare , aşa cum o consideră 
Marx) nu se formează decît în procesul acestui 
schimb. Iar acest Subiect este omul pentru 
care satisfacţiile acordate de societatea opre­
sivă nu mai sînt necesităţi vitale, omul care nu 
mai poate tolera aceste satisfacţii pentru că el a 
recunoscut brutalitatea şi alienarea care le fac 
posibile. 

Subiectul apare ca factor decisiv : oamenii sînt 
cei care , în ultimă instanţă, dau imperativele 
istorice. Căci condiţiile obiective care determină 
aceste imperative nu sînt niciodată "unilaterale" 
şi rămîn mereu ambigue : ele oferă întotdeauna 
nu o singură alternativă, ci mai multe. Istoria 
impune alegerea : socialism sau barbarie,  fiecare 
dintre ele avînd diferite forme. Subiectul este 

454 



liber să aleagă : tocmai în alegerea unei practici 
istorice ce depăşeşte practica stabilită constă in 
esenţă libertatea umană. Iar această libertate nu 
este un "fapt" ,  nici fapt transcendental , nici 
fapt istoric ; este facultatea (şi activitatea) de a 
refuza universul dat al experienţei în calitate de 
cadru al tuturor transformărilor, facultatea de a 
dezvolta o rationalitate si o sensibilitate diferite 
de raţionalitatea şi sensibilitatea dominante, fa­
cultate caracteristică omului. Este facultatea de 
a înţelege datele experienţei astfel încît ele să-şi 
releveze propriul lor caracter negativ, adică mă­
sura în care ele sînt rezultatul dominaţiei. Este 
sinteza radicală care se află la originea marilor 
mişcări progresiste ale istoriei- Reforma populară, 
Revoluţia franceză, Revoluţia socialistă. Iar aceas­
tă sinteză radical critică a experienţei are loc în 
lumina posibilităţii reale a unei "lumi mai bune", 
în lum' na unei posibilităţi de reducere a suferin­
ţei , a cruzimii, a nedreptăţii şi a stupidităţii. 

In măsura in care această dublă experienţă pune 
stăpînire pe conştiinţa şi sensibilitatea omului, el 
se supune imperativului istoric prin excelenţă : 
imperativul revoluţionar. Subliniez că aici nu e 
vorba numai de un imperativ politic,  dar şi (poate 
în primul rînd) de un imperativ intelectual şi 
moral . Căci inteligenţa şi moralitatea devin fac­
tori revoluţionari de indată ce încetează să fie 
slujnicele represiunii. In aparenţă se poate trăi 
foarte bine in mijlocul stupidităţii şi intr-o lume 
în care genocidul, tortura şi foamea sînt lucruri 
de la sine înţelese ca tot atitea "moduri de viaţă" ; 
iată o fericire obiectiv reacţionară, imorală. 

"A inţelege lumea in vederea schimbării ei" : 
această formulare a imperativului revoluţionar este 
un postulat empiric ce decurge din experienţa 
foarte banală (şi deloc "ştiinţifică") a suferinţelor 
inutile - inutile in măsura în care nu sint im­
puse de lupta pentru existenţă, ci numai de felul 
în care această luptă este organizată şi dirijată. 
Întrucît nu există nici o logică ştiinţifică care să 

455 



valideze acest imperativ, este clar că e vorba de 
un imperativ moral. In istorie a existat dintot­
deauna o moralitate dublă : moralitatea statu quo ­
ului şi moralitatea răsturnării acestuia ; afirmaţie 
şi negaţie - nu negaţie de dragul negaţiei, ci 
pentru a "salva" valorile umane invalidate de afir­
maţie. Această moralitate revoluţionară este re­
primată de toţi cei care au învăţat să trăiască 
(sau au fost constrînşi să trăiască) alături de aceas­
tă suferinţă şi s-o admită cu uşurinţă atunci cînd 
această suferinţă cade în lotul altora, care nu 
sînt de faţă. Realizarea progresului tehnic în 
regimul capitalist avansat a extins această imo­
ralitate, proprie beneficiarilor unui standard inalt 
de viaţă, la o mare parte a populaţiei, probabil la 
majoritatea ei. 

Astfel , această imoralitate a devenit un element 
vital al coeziunii şi perpetuării statu quo-ului şi 
a productivităţii • sale opresive. In aceste condi­
ţii, validitatea imperativului revoluţionar pare 
a nu avea universalitate ; se pune deci întrebarea : 
care sint structura şi conţinutul libertăţii în ca­
drul imperativului revoluţionar ? 

Am afirmat că esenţa libertăţii umane se află 
in sintezele teoretice şi practice care constituie şi 
reconstituie universul experienţei , sinteze ale fap­
telor date in lumina posibilităţilor lor reale. Aceste 
sinteze nu se reduc niciodată Ia activităţi (sau 
acte) individuale , ci sînt opera unei Subiectivi­
tăţi istorice supraindividuale în individ, exact cum 
categoriile kantiene sint sintezele unui Eu trans­
cendental in Eul empiric. Am apelat in mod 
intenţionat la construcţia kantiană a experienţei, 
adică la teoria cunoaşterii, şi nu Ia filozofia mo­
rală a lui Kant, pentru a elucida conceptul de 
libertate ca un imperativ istoric : libertatea îşi 
are originea tocmai în spiritul omului, in capaci­
tatea sa (sau mai curînd in nevoia şi dorinţa sa) 
de a înţelege, de a-şi stăpîni lumea, şi această 
stăpînire este practica in măsura in care ea sta­
bileşte o ordine specifică in fapte , o organizare spe-

456 



cifică a datelor experienţei. Spiritul uman este 
constituit în aşa fel incit supune datele receptate 
de simţuri unor concepte de ordine universală in 
spaţiu şi timp, iar aceasta este condiţia primă a 
oricărei activităţi , practică sau teoretică. 

Pentru Kant, organizarea experienţei este uni­
versală, tocmai pentru că ea este însăşi structura 
spiritului uman : aprioricul transcendental se în­
temeiază pe cunoaşterea unui fapt. Universali­
tatea acestei structuri este formală : spaţiul şi 
timpul , categoriile constituie cadrul general al 
oricărei experienţe. Or, eu susţin că construcţia 
transcendentală a experienţei la Kant ar putea 
oferi modelul unei construcţii istorice a expe­
rienţei. Aceasta din urmă se va deosebi de cons­
trucţia kan tiană prin aceea că formele intuiţiei 
in care apar datele simţurilor vor fi aici spaţiul 
politic şi timpul politic, iar sinteza se va opera 
in categorii politice. O asemenea sinteză politică 
este prima ruptură cu universul dat şi primul pas 
către o reconstrucţie radicală a experienţei. Nu 
este vorba de experienţa politică ca ramură par­
ticulară a diviziunii sociale a muncii, ci mai curînd 
de experienţa lumii intregi ca lume politică. 

In universul acestei experienţe, toate lucrurile 
apar ca date ale unei ierarhii : o ordine constituită 
de relaţii de dominare şi subordonare. Neîndo­
ielnic, lucrurile sînt percepute nemijlocit ca va­
lori de uz specific, ca obiecte estetice, sexuale etc. 
Dar la o reflecţie mai atentă se constată că va­
loarea lor este determinată de structura puterii do­
minante intr-o societate dată. Dacă Marx defineşte 
bogăţia socială a unei societăţi capitaliste ca o masă 
de mărfuri , o face întrucît pentru el o asemenea re­
flecţie constituie principiul metodologie. In calitate 
de mărfuri , lucrurile exprimă şi perpetuează exploa­
tarea, absenţa libertăţii ; ele sînt la dispoziţie în 
funcţie de puterea de cumpărare , care, la rîndul ei, 
este determinată de caracterul de clasă al proce­
sului de producţie. 

4;)7 



Sinteza datelor in categoriile politice este o 
sinteză empirică, universalitatea ei este relativă, 
istorică, dar este valabilă pentru întreaga socie­
tate în toate ramificările ei, în cultura ei mate­
rială şi intelectuală. Ea transformă conştiinţa coti­
diană şi bunul simţ în conştiinţă politică şi bun 
simţ politic. Tocmai în această transformare îşi 
are originile imperativul istoric al libertăţii : nu 
e vorba numai de o eliberare pentru a obţine 
o parte cît mai mare a bunurilor existente sau 
pentru a participa activ la administrarea şi ges­
tiunea sistemului stabilit ; e vorba de inlocuirea 
sistemului însuşi printr-un sistem de autodeter­
minare, pe baza controlului colectiv al mijloa­
celor de producţie. Aplicarea acestei formule 
socialiste nu se limitează la societăţile industriale 
avansate : autodeterminarea şi controlul colectiv 
au fost dintotdeauna alternative posibile ale or­
ganizării luptei pentru existenţă ; mutatis mutan­
dis : imperativul libertăţii a fost întotdeauna im­
perativul reprimat al istoriei. 

Astăzi această reprimare (materială, intelec­
tuală şi psihologică) a ajuns atît de intensă şi 
eficace încît ne putem întreba dacă imperativul 
libertăţii se va traduce vreodată în realitate. 
In prezent, mai mult decît oricînd, avem un im­
perativ în sensul că el exprimă un "trebuie" 
care se impune individului împotrira înclinaţi­
ilor sale, a nevoilor sale personale, a interesului 
său imediat. Aceste nevoi, aceste satisfacţii , aces­
te interese acţionează împotriva imperativului 
schimbării sau cel puţin îi dau aspectul unei idei 
abstracte , al unei relicve a tradiţiei politice ante­
rioare , depăşită şi dezminţită de realitatea socie­
tăţilor industriale avansate. In aceste societăţi , 
eliberarea poate să apară cu uşurinţă ca dislo­
care şi chiar ca distrugere a unei bunăstări mate­
riale (şi culturale) în care condiţiile de muncă 
dominante, cu toată inumanitatea lor, pot pă­
rea un rău mai mic (şi chiar un rău reparabil) 

458 . 



in comparaţie cu incertitudinile terifiante şi exce­
sele revoluţiei. 

Cultura intelectuală şi materială, care mar­
chează opresiunea in aceste societăţi, poate con­
tinua să integreze populaţia in sistemul capita­
list, iar acesta din urmă se poate dovedi capa­
bil să se reproducă pe o scară mai vastă prin me­
tode de exploatare neocolonială in exterior şi de 
militarizare tn interior, la care se pot adăuga cu­
cerirea rentabilă a spaţiului şi colaborarea cu 
Uniunea Sovietică. Desigur, acest gen de progres 
manifestă agravarea contradicţiilor interne ale 
sistemului, dar el poate dura foarte mult timp, 
poluind populaţia, uscatul, mările şi aerul, cor­
purile şi spiritele, acestea din urmă adaptindu-se 
situaţiei. Drept urmare, explozia finală a acestor 
contradicţii va marca trecerea nu la un stadiu 
istoric superior, ci mai curind la o barbarie desă­
vîrşită, în care libertatea şi automatismul coincid. 

Conflictul dintre libertatea actuală şi eliberare : 
aceasta din urmă, adică autodeterminarea, ar 
reduce şi poate că ar suprima libertăţile de op­
ţiune şi de exprimare pe care le reproduce la in­
divizii ce se bucură de ele in sistemul existent. 
Intr-adevăr, autodeterminarea presupune elibe­
rarea de sistemul insuşi. In lumina acestui sistem 
şi a avantajelor sale materiale, eliberarea apare 
ca o utopie nu numai subversivă, dar şi extrem 
de abstractă şi "intelectuală" . Triumful morali­
tăţii afirmării, al pozitivismului. 

Nu e cazul să blamăm "materialismul" oameni­
lor sau nivelul inalt de trai . Răul constă in faptul 
că acest gen de bunăstare permite reproducerea 
şi protejarea structurii puterii existente : satis­
facţiile sint agresive şi totuşi agreabile ,  adminis­
trate şi totuşi spontane, uniformizate şi totuşi 
individuale. Această unitate a contrariilor stră­
bate intreaga structură ; ea îşi găseşte expresia 
supremă in faptul că oamenii aleg în mod liber 
pe conducătorii care perpetuează nonlibertatea. 

Şi totuşi împotriva eliberării se aduce un argu­
ment puternic. In numele cui şi pe ce temei se 

459 



poate impune imperativul revoluţionar milioa­
nelor de oameni, generaţiilor care au parte de 
o viaţă bună, confortabilă şi rezonabilă ? Cred că 
un răspuns există, şi anume : dreptul este de partea 
victimelor sistemului bunăstării, a victimelor care 
plătesc o parte atit de mare din costul sistemului 
şi care nu beneficiază de nici un avantaj al său, 
victime care sint obiectul colonizării interne si 
externe. Pentru ele, libertatea inseamnă in pri­
mul rind posibilitatea de a se elibera de regimu­
rile de exploatare brutale şi corupte ,  străine şi 
indigene. Acest proces nu poate să nu ameninţe 
coeziunea societăţilor bunăstării. In faţa acestei 
ameninţări, ele se mobilizează şi se militarizează 
pentru a apăra prin forţă şi îndoctrinare ordinea 
stabilită, demonstrînd astfel ipoteza lor potrivit 
căreia libertatea pretinde represiune. De fapt 
însă, aceste societăţi demonstrează că propria 
lor libertate este incompatibilă cu libertatea altora. 

In aceste societăţi , procesul de schimbare ia 
forme noi pe care le pr�tind condiţiile domi­
nante de coeziune şi integrare. In sectoarele cele 
mai avansate din orbita capitalistă, imperativul 
eliberării apare ca un imperativ al contestării. 
Aceasta este in primul rînd un semn de slăbiciune, 
care se datorează absentei unei situatii revolu­
ţionare. O clasă revoluţ'ionară nu co�testă ; ea 
se bate pentru a lua puterea. Dar contestaţia 
arată o trăsătură care apare rar în revoluţiile 
istorice : caracterul total al revendicării. Refuz 
total , pentru că întreaga cultură este marcată 
de alienare : binele şi răul, cultura intelectuală şi 
cultura materială. Refuz, pentru a reconstrui pe 
baza realizărilor civilizaţiei ; dar aceste realizări 
nu pot fi recuperate decît schimbînd radical in­
stituţiile şi autorităţile dominante. Conceptul dia­
lectic de dezvoltare leagă recuperarea de depăşi­
rea societăţii existente. 

Astfel se explică izolarea fundamentală a aces­
tor grupuri (contestatare) ,  caracterul lor funciar­
mente minoritar, eforturile lor disperate de a-şi 

460 



lega cauza de aceea a "maselor", fără de care 
nu se poate imagina schimbarea radicală. Aceasta 
explică, de asemenea, "caracterul abstract" şi 
adesea bizar al contestării : dificultatea de a 
concentra acţiunea asupra unor probleme concrete 
şi specifice, susceptibile de a angaja pături largi 
ale populaţiei integrate. 

Caracterul abstract şi total al protestului reflectă 
condiţia actuală a unei integrări extinse con­
cret la toate clasele populaţiei. Marele Refuz 
urmăreşte să rupă lanţul fatal care leagă satis­
facerea nevoilor de reproducerea sistemului capi­
talist. Acest lanţ este fixat in interiorul indivizilor 
înşişi ; nevoile unei societăţi represive au devenit 
propriile lor nevoi ; constrîngerea socială se înfă­
ţişează ca libertate a individului. In consecinţă, 
imperativul revoluţionar ia forma unei negaţii: 
este vorba de a refuza nevoile şi valorile care, 
mărind bogăţia socială, întăresc, totodată, "ser­
vitutea voluntară" a populaţiilor privilegiate ale 
metropolelor şi favorizează servitutea impusă în 
colonii, in lumea a treia. Ideea că aceasta din urmă 
ar putea să elibereze lumea întîia este cu totul 
fantezistă: susţinătorii ideii de mai sus subesti­
mează forţa bazei materiale şi a tehnicii capitalis­
mului avansat. O asemenea forţă nu poate fi 
sfărîmată decît din interior, şi există indici care 
arată că procesul a inceput. Manifestările sale nu 
sînt prea ortodoxe : emergenţa unui subproletariat 
(sau mai curînd a unui nou proletariat) ,  revolta 
unor minorităţi oprimate, protestul în rîndurile 
intelectualilor de care depinde din ce în ce mai 
mult reproducerea sistemului, slăbirea legăturilor 
sociale datorită discreditării valorilor a căror func­
ţionare este indispensabilă sistemului, enorma 
descărcare de agresivitate , răspîndirea dereglă­
rilor mentale - într-un cuvînt, o suprastruc­
tură care acoperă o bază economică tot mai ne­
stabilă, axată pe risipă şi pe violarea omului şi a 
naturii. 

După moartea lui Dumnezeu, moartea Omului :  
cucerirea spaţiului, competiţia planetară şi agre-

461 



siunea sint opera unor roboţi şi a unor maşini care 
mai sînt tncă programate şi conduse de oameni, 
dar de oameni ale căror obiective sînt limitate de 
puterea reală şi potenţială a maşinilor lor. Iar 
această putere , Ia rindul ei , este proiectată şi 
utilizată in conformitate cu exigenţele unei compe­
tiţii rentabile pe scară mondială. Competiţia 

. devine opera unor maşini : maşini tehnice, politice ; 
spiritele care conduc maşinile tratează oamenii 
ca obiecte, iar această reificare transformă tnseşi 
aceste spirite in maşini. Astfel, eliberarea reclamă 
ca maşina, tehnica şi societatea să fie eliberate 
de inspăimtntătorul mod in care se face uz de ele ,  
să fie eliberate de oamenii care in  prezent decid 
asupra utilizării lor. O societate liberă este de 
neconceput dacă automatizarea nu înlocuieşte 
treptat o muncă socialmente necesară, dar dez­
umanizantă. Pe baza modului de producţie capi­
talist, dezumanizarea este ireversibilă. Progresul 
cantitativ in competiţia agresivă constituie impe­
rativul istoric impus de conservarea şi creşterea 
sistemului şi impunind, la rindul său, această 
conservare şi această creştere. Progresul cantitativ 
s-ar transforma in progres calitativ in măsura in 
care potenţialul distructiv ar fi anihilat : utiliza­
rea ştiinţei şi tehnicii în scopul reconstruirii totale 
a realităţii, acordindu-se prioritate abolirii mize­
riei şi exploatării şi urmărindu-se crearea unui 
mediu pe măsura omului. 

Acest obiectiv implică autodeterminarea lumii 
producţiei. Condiţiile obiective (resurse tehnice 
şi materiale) există, utilizarea lor eliberatoare 
depinde de emergenţa unui nou Subiect ; o conşti­
inţă şi o sensibilitate decise să nu reproducă 
statu quo-ul. O atare conştiinţă ar trebui să apară 
in rîndul claselor sociale care joacă un rol tot 
mai esenţial in procesul de producţie,  şi anume 
la cadrele intelectualităţii tehnice şi ştiinţifice, 
care , Ia rindul lor, ar activiza conştientizarea 
claselor muncitoare tradiţionale. Şcolile şi univer-

462 



sităţile, tineretul neintegrat apar in calitate de 
catalizator al unei atare evoluţii . 

Caracterul său netradiţional (prioritatea acor­
dată factorului subiectiv, deplasarea potenţia­
lului revoluţionar de la vechea clasă muncitoare 
la grupurile minoritare ale intelectualităţii şi la 
muncitorii nemanuali) corespunde situaţiei isto­
rice noi şi unice. Această situaţie este realizată 
intr-o societate industrială foarte înaintată, a 
cărei funcţionare este eficace, societate care po­
sedă un aparat militar şi poliţist bine organizat 
şi tot mai perfecţionat, societate in care popu­
laţia este in mare parte satisfăcută. In această 
situaţie, ideea de libertate apare intr-o nouă lu­
mină. Pentru beneficiarii prosperităţii marelui 
capitalism industrial , libertatea este ceea ce ei au 
oricum (in particular, atunci cînd se compară 
cu ţările socialiste) : o libertate de alegere destul 
de considerabilă in domeniul politic, al culturii, al 
pieţei. Această libertate este reală şi se poate 
exersa in interiorul unui sistem social cu struc­
tură rigidă : ea depinde (sau pare să depindă) 
de funcţionarea continuă a unei administraţii 
din ce in ce mai totale. 

ln concluzie : 

Libertăţile "acordate" acţionează împotriva li­
bertăţii concepute ca autodeterminare. Aceasta 
din urmă apare din ce in ce mai puţin ca impera­
tivă, ea îşi pierde din ce in ce mai mult "preţul" 
şi devine din ce in ce mai puţin esenţială pentru 
existenţa umană ; alegerea supremă, origine şi 
condiţie iniţială a tuturor celorlalte alegeri, ale­
gerea de către fiecare a modului său de existenţă 
nu mai ap'are ca o nevoie vitală. Dacă această 
alegere nu va deveni o nevoie vitală - restruc­
turind gindirea şi acţiunea, raţionalitatea şi sensi­
bilitatea indivizilor - şi atita timp cît ea nu va 
deveni astfel, lanţul exploatării nu va fi sfărîmat, 
oricit de "satisfăcătoare" ar putea fi viaţa. 

Nu există nici o "lege a progresului" istoric 
care să poată impune o astfel de ruptură : ea 

463 



ramme imperativul ultim al raţiunii teoretice 
şi practice, al omului în măsura in care îşi dă 
singur legile. In stadiul de evoluţie in care 
ne aflăm, această autonomie a devenit o posi­
bilitate reală, ba încă pe o scară fără precedent 
în istorie. Realizarea ei pretinde emergenţa 
unei conştiinţe politice radicale capabilă să ani­
hileze o mistificare represivă a faptelor, mistifi­
care şi ea fără precedent. Problema este de a 
detecta trăsăturile unei politici de exploatare în 
binefacerile dominaţiei. Sint convins că in rîndu­
rile tineretului militant de astăzi această înţelegere 
îşi croieşte drum ; poate că acesta şi este pri­
mul pas către eliberare. 



ARTĂ ŞI  REVOLUŢIE* 

" l n  ceea c e  priveşte arta, s e  ştie că anumite epoci 
d e  tnflorlrc ale acesteia nu concordă cit uşi de puţin 
cu dezvoltarea generală a societăţ i i ,  şi deci nlci cu 
dezvoltarea bazei materiale a acesteia din urmă, 
care constituie oarecum scheletul organizări i ei" • • .  

(MARX) 

1 

Cind expresia "revoluţie culturală" se foloseşte 
relativ la Occident, ea desemnează in primul rînd 
faptul că dezvoltarea ideologică a depăşit dezvol­
tarea bazei societăţii : revoluţie culturală, dar nu 
(încă) revoluţie politică şi economică. Căci in 
artă, literatură, muzică, comunicaţie, moravuri 
şi modă s-au petrecut schimbări care vorbesc des­
pre o nouă experienţă, despre o transformare radi­
cală a valorilor, in timp ce structura socială 
şi expresia ei politică par să fi rămas neschimbate 
in ce au esenţial· sau, cel puţin, in urma schim­
bărilor culturale. Apoi "revoluţia culturală" arată 
că astăzi opoziţia radicală implică intr-un sens 
nou intregul domeniu care se află dincolo de nece­
sităţile materiale, mai mult, că ea tinde să trans­
forme total intreaga cultură tradiţională. 

Sublinierea potenţialului politic al artei , care 
este o trăsătură a acestui radicalism, exprimă mai 
ales nevoia de a comunica efectiv acuzarea reali­
tăţii existente, precum şi scopurile eliberării. Este 
un efort de a găsi forme de comunicare care să 
se poată opune opresiunii exercitate de limbajul 
şi imaginile ordinii existente asupra minţilor şi 
trupurilor umane, limbaj şi imagini care au deve­
nit de mult un mij loc de dominare , îndoctrinare 

* Capitol din volumul Counterrevolution and Revolt, 
The Beacon Press , Boston, 1972 .  

**  K.  Marx-F. Engels , Opere, voi . 1 3 ,  Editura politică, 
Bucureşti , 1 962 , p. 68t..  

465 



şi o sursă de decepţie. Comunicarea nonconfor­
mismului radical , noile scopuri istorice ale revolu­
ţiei au nevoie de un limbaj nonconformist, care 
să pătrundă în sufletul unor oameni ce şi -au interio­
rizat şi şi-au însuşit nevoile şi valorile stăpînilor şi 
administratorilor lor , reproducind astfel în minţile, 
conştiinţele, simţurile şi instinctele lor sistemul 
existent. Dacă acest limbaj nou trebuie să fie poli­
tic , atunci el nu poate fi "inventat" : el va depinde 
în mod necesar de utilizarea subversivă a mate­
rialului tradiţional , iar posibilităţile acestei sub­
versiuni trebuie căutate acolo unde tradiţia însăşi 
a permis, sancţionat şi conservat un alt limbaj 
şi alte imagini. Un astfel de limbaj diferit există 
în două domenii aflate la polii opuşi ai societăţii : 

1 )  în artă* ;  
2) în tradiţia populară (limbajul negru, argou . . .  ) .  
Ultimul , c a  limbaj al celor oprimaţi , are în mod 

natural afinităţi cu protestul şi refuzul. 
Limbajul negru, astăzi întrebuinţat şi alimentat 

metodic de oamenii de culoare, întăreşte solidari­
tatea lor, conştiinţa identităţii lor şi a tradiţiei 
lor t.:ulturale ,  reprimate şi deformate. Datorită 
acestei funcţii, el se opune unei întrebuinţări 
generalizate. 

O altă formă a rebeliunii lingvistice este folo­
sirea sistematică a "obscenităţilor". In An Essay 
on Liberation1 (p.  35) am subliniat presupusul lor 
potenţial politic ; astăzi acest potenţial a devenit 
ineficient. Adresat unui sistem care admite "ob­
scenitatea" , acest limbaj nu-l mai identifică pe 
radical , pe cel ce nu aparţine sistemului. Mai 
mult decît atit, limbajul obscen standardizat con­
stituie o desublimare represivă : satisfacere facilă 
(deşi in directă) a agresivităţii. Ea se întoarce cu 
uşurinţă împotriva sexualităţii înseşi. Folosirea 

* Folosesc termenul "artă" pentru a include lite­
ratura şi muzica. - Nota autorului. 

1 H. Marcuse, An Essay on Liberation (Eseu despre 
eliberare) ,  Boston, Beacon Press , 1969 .  - Nota trad. 

466 



de expresii legate de zonele genitale şi anale , 
care a devenit un fel de ritual în discursurile aşa­
numitei stîngi radicale, constituie o înjosire a 
sexualităţii. Prin această înjosire (total inconşti­
entă) a sexualităţii, radicalul pare să se autope­
depsească pentru lipsa sa de putere ; limbajul 
său pierde forţa de şoc politică. Deşi trebuie să 
servească drept un semn distinctiv (al noncon­
formiştilor radicali) ,  această rebeliune lingvistică 
anulează identitatea politică prin simpla verba­
lizare a tabuurilor mic-burgheze. 

La celălalt pol al societăţii , în domeniul arte­
lor, tradiţia protestului, negarea a ceea ce este 
"dat" ,  se află la ea acasă, în drepturile ei. Aici 
celălalt limbaj , celelalte imagini continuă să fie 
comunicate, să fie auzite şi văzute ; arta este aceea 
care , într-o formă subversivă, serveşte acum ca o 
armă în lupta politică împotriva societăţii stabilite , 
armă a cărei forţă de acţiune depăşeşte un anumit 
grup privilegiat sau defavorizat. Utilizarea sub­
versivă a traditiei artistice urmăreste de Ia în­
ceput o desubli-:nare sistematică a c�lturii , adică 
desfiinţarea formei estetice2• "Forma estetică" este 
totalitatea calităţilor (armonie , ritm, contrast) 
care fac dintr-o operă un întreg de-sine-stătă­
tor cu o structură şi o ordine proprie (stilul) .  
Datorită acestor calităţi , opera de  artă trans­
formă ordinea dominantă a realităţii. Această 
transformare este "iluzie" ,  dar o iluzie care dă 
conţinuturilor reprezentate un sens şi o funcţie 
diferite de acelea pe care le au în universul do­
minant al discursului. Cuvinte , sunete, imagini 
aparţinînd celeilalte dimensiuni "pun în paran­
teză" şi invalidează realitatea stabilită în numele 
unei armonii viitoare. 

Iluzia armonizantă, transfigurare a idealistă, deci 
divorţul artelor de realitate, a caracterizat forma 
estetică. Desublimarea artei înseamnă întoar­
cerea la o artă "imediată" care are în vedere şi 

2 Vezi An Essay on Liberation, p. 42. 

467 



activează nu numai intelectul si o sensibilitate 
rafinată, "distilată" , reprimată, ' ci, de asemenea 
şi în primul rînd, o experienţă sensibilă "natura­
lă", liberă de cerinţele unei societăţi exploata­
toare anacronice.  Se caută forme ale artei care să 
exprime experienţa trupului (şi a "sufletului")  
nu ca purtătoare ale forţei de muncă şi  resemnă­
rii, ci ca purtătoare ale eliberării. Se caută o 
cultură senzorială, "senzorială" in sensul că ea 
implică transformarea radicală a experienţei şi 
receptivităţii sensibile a omului : eliberarea lor 
de sub dominaţia unei productivităţi autonomi­
zate, profitabile şi mutilatoare. Dar revoluţia 
culturală merge mult mai departe decit o reeva­
luare a artelor : ea atacă rădăcinile capitalismului 
in indivizii înşişi. · 

In capitolul precedent am incercat să eviden­
ţiez forţa materială, practică a acestei emancipări. 
Schimbările culturale nu pot fi înţelese adecvat 
in cadrul schemei abstracte a bazei şi suprastruc­
turii (ideologia) .  In etapa actuală, dezintegrarea 
"culturii burgheze" afectează valorile operaţionale 
ale capitalismului. O nouă experienţă a realităţii, 
valori noi diminuează conformismul maselor. Mai 
eficient decît scopurile şi sloganurile lor politice, 
acest protest "existenţial" , greu de izolat şi de 
reprimat, ameninţă coeziunea sistemului social. 
Şi tocmai acest protest motivează eforturile de a 
submina, totodată, şi cultura "superioară" a sis­
temului : năzuinţa de a găsi moduri de viaţă 
total diferite de cel existent apare ca depinzînd 
in bună măsură de eliberarea de "cultura burgheză". 
Astăzi atit arta cultă cît şi cea populară par să 
fi rupt aproape total cu tradiţia lor burgheză. 
Noile forme "deschise" sau "forme libere" nu 
exprimă doar un ·nou stil in succesiunea lor isto­
rică, ci mai curind negarea universului tradiţional 
al artei , efortul de a schimba funcţia istorică 
a artei. Dar se angajează efectiv aceste eforturi 
pe drumul eliberării ? Subminează ele intr-adevăr 

468 



ceea ce pretind că suhminează?  Pentru a răspunde 
la aceste întrebări trebuie mai întîi să analizăm 
"cultura burgheză" .  

Este ea un numitor comun semnificativ ( deo­
sebit de unul vag, anistoric) care caracterizează 
cultura dominantă începînd cu secolul al XVI-lea 
pînă în secolul al XX-lea ? Subiectul istoric al 
acestei culturi este burghezia : în primul rînd, 
clasa de mij loc a oraşelor situată între nobilime, 
pe de o parte,  şi ţărani şi meşteşugari, pe de altă 
parte ; în al doilea rînd, clasa conducătoare , care 
se opune muncitorilor industriali în secolul al 
XIX-lea. Dar burghezia, care este (sau se presu­
pune că este) reprezentată de cultura acestei 
perioade, nu mai este astăzi , în ce priveşte func­
ţia socială şi spiritul , clasa conducătoare, iar 
cultura ei nu mai este dominantă în societatea 
capitalistă avansată contemporană. Afirmaţia 
este valabilă atît pentru cultura materială cît 
şi pentru cultura intelectuală, artistică ("superi­
oară") .  

Reamintim că deosebirea dintre aceste două 
sfere ale culturii constă în următoarele : 

- cultura materială cuprinde modelele com­
portamentale efective pentru "cîştigarea exis­
tenţei" ,  sistemul valorilor operaţ ionale ; principiul 
randamentului, familia patriarhală ca unitate 
educativă ; munca în calitate de chemare , voca­
ţie ; 

- cultura intelectuală cuprinde valorile "supe­
rioare" ,  ştiinţa şi "umanităţilc" ,  arta şi religia. 

Vom vedea că aceste două dimensiuni ale cul­
turii burgheze, care de la început nu au format 
un tot unitar, s-au dezvoltat în tensiune, chiar 
contradicţie , una faţă de alta. 

In cultura materială, tipic "burgheze" au fost : 
a) preocuparea pentru bani, afaceri, "comerţ" 
ca valori "existenţiale" , sancţionate de religie 
şi morală ; b) funcţia economică şi "spirituală" 

469 



dominantă a tatălui ca şef al familiei şi intreprin­
derii ; c) o educaţie autoritară menită să repro­
ducă şi să interiorizeze aceste scopuri utilitariste . 

Acest "stil de viaţă" ,  caracteristic pentru cul­
tura materială burgheză, a fost impregnat cu o 
raţionalitate instrumentalistă care se opunea ten­
dinţelor liberale, devaloriza sexualitatea, promo­
va discriminarea împotriva femeii şi impunea 
represiunea in numele lui Dumnezeu şi al afa­
cerilor. 

In acelaşi timp, cultura intelectuală, devalo­
rizînd şi chiar negînd această cultură materială, 
a fost in mare măsură idealistă ; ea a sublimat 
forţele represive, asociind întotdeauna împlini­
rea cu renunţarea, libertatea cu supunerea, fru­
museţea cu iluzia (Schein) .  

A devenit evident că  această cultură a încetat 
să fie cultura dominantă. Astăzi clasa dominantă 
nu are o cultură proprie (aşa încît ideile clasei 
dominante să poată deveni ideile dominante) şi 
nici nu practică cultura burgheză, pe care a moş­
tenit-o. Cultura burgheză clasică este astăzi în­
vechită, ea se dezintegrează nu datorită revolu­
ţiei culturale şi rebeliunii studenţilor, ci mai 
curînd datorită dinamicii capitalismului mono­
polist, care a făr.ut această cultu-ră incompati­
bilă cu cerinţele supravieţuirii şi creşterii lui .  

In continuare voi rezuma pe scurt principalele 
simptome ale acestei dezintegrări interne a cul­
turii burgheze : 

- renunţarea la "ascetismul lumesc" ,  care 
constituia "spiritul clasic al capitalismului" :  "re­
voluţia keynesiană" ca o premisă a unei acumu­
lări lărgite a capitalului ; 

- dependenţa clasei conducătoare de repro ­
ducţia unei "societăţi de consum", care vine într-o 
contradicţie crescîndă cu nevoia capitalistă de 
perpetuare a muncii înstrăinate ; 

- pe linia nevoii sociale de integrare inten­
sivă a comportamentului pe orbita capitalistă, 
discreditarea noţiunilor idealiste, educarea în 

470 



spirit pozitivist, pătrunderea metodelor ştiinţe­
lor "riguroase" in ştiinţele sociale şi "umanităţi" ; 

- cooptarea subculturilor liberale care pot con­
tribui la creşterea vînzării mărfurilor ; 

- distrugerea universului limbajului : super­
orwellianismul ca mod normal de comunicare ; 

- declinul imaginii paterne şi al supraeului 
în familia burgheză3• 

Unde şi cind clasa conducătoare de azi mai 
aderă incă la valorile culturale tradiţionale, ea  
o face cu cinismul ritual cu care se  vorbeşte des­
pre apărarea lumii libere, iniţiativei private, 
drepturilor omului, individualismului. Cinism, 
pentru că nici o ideologie nu poate ascunde fap­
tul că această clasă conducătoare nu mai dezvoltă 
forţele productive presupuse de instituţiile amin­
tite , ci le frînează şi abuzează de ele. Ideologia 
părăseşte suprastructura {unde este înlocuită 
de un sistem de minciuni sfruntate şi nonsens) 
şi este incorporată in bunurile şi serviciile socie­
tăţii de consum ; ele susţin conştiinţa falsă a unei 
vieţi bune. 

Dar se ridică următoarea intrebare : dacă astăzi 
sintem martorii dezintegrării culturii burgheze, 
dezintegrare care este rezultatul dinamicii in­
terne a capitalismului contemporan şi al adap­
tării culturii la cerinţele lui, atunci revoluţia 
culturală, în măsura in care urmăreşte distruge­
rea culturii burgheze, nu coincide cu adaptarea 
şi redefinirea capitalistă a culturii ? Nu se întîm­
plă acest lucru tocmai intrucit ea işi realizează 
scopul propriu - pregătirea terenului pentru o 
cultură calitativ deosebită, radical anticapita­
listă? Nu este vorba aici de un dezacord periculos, 
dacă nu de o contradicţie, între scopurile politice 
ale contestaţiei şi teoria şi practica ei culturală ?  

8 Vezi Eros and Cie>ilization ,  Boston, Beacon Press , 
1955 ,  1966 ,  p. 85 ,  şi Henry şi Yela Lowenfeld ,  Our permis­
sie>e society and the Superego, în The Psychoanalytic Quar­
tely, October, 19 70.  

471 



Nu trebuie contestaţia să-şi modifice "strategia" 
ei culturală pentru a rezolva această contradic­
tie ? ' 

Contradicţia apare foarte clar in eforturile 
de a dezvolta o antiartă, o "artă vie" ,  in refuzul 
formei estetice. Aceste eforturi sînt puse in sluj ­
ba scopului de largă respiraţie de a anula sepa­
raţia dintre cultura intelectuală şi cultura ma­
terială, separaţie care exprimă caracterul de clasă 
al culturii burgheze. Iar acest caracter de clasă 
este considerat ca fiind definitoriu pentru cele 
mai reprezentative şi cele mai desăvîrşite opere 
ale perioadei burgheze. 

Mai întîi , o scurtă privire critică asupra aces­
tei idei. O considerare globală a acestor opere, 
cel puţin începînd cu secolul al XIX-lea, ar 
arăta că ele sînt caracterizate în primul rînd de 
o marcată atitudine -antiburgheză :  cultura supe­
rioară acuză, respinge cultura materială a bur­
gheziei, se dezice de aceasta. Ea este, într-adevăr, 
separată : ea se distanţează singură de lumea 
mărfurilor, de brutalitatea industriei şi a comer­
ţului burghez, de deformarea relaţiilor umane, 
de mercantilismul capitalist, de raţiunea instru­
mentalistă. Universul estetic contrazice realitatea 
- o  contrazicere "metodică" , intenţionată. 

Această contrazicere nu este niciodată "directă",  
imediată, totală ; ea nu-şi asumă forma unui 
roman politic sau social , a unui poem, picturi 
de aceeaşi factură. Sau, cînd acest lucru se în­
tîmplă (ca în opera lui Biichner, Zola, Ibsen, 
Brecht, Delacroix , Picasso) , opera rămîne pri­
zoniera structurii artei, a formei dramei, romanu­
lui , picturii , distanţîndu-se astfel de realitate. 
Negaţia este "conţinută" de formă, ea este întot­
deauna o "contradicţie "nemanifestă" , "sublimată", 
care transfigurează, transsubstanţiază realitatea 
dată - şi eliberarea de ea. Această transfigurare 
creează un univers închis în sine ; chiar dacă este 
realist sau naturalist, el constituie alteritatea 
realităţii şi naturii. In acest univers estetic, con-

472 



tradicţiile sînt, într-adevăr, "rezolvate" în mă­
sura în care ele apar în cadrul unei ordini univer­
sale căreia îi aparţin. Iar această ordine este in 
primul rînd o ordine foarte concretă, istorică : 
cea a oraşului-stat elen, a curţilor feudale sau a 
societăţii burgheze. In acest univers, destinul 
individului (aşa cum e descris în opera de artă) 
este mai mult decît individual : el este si destinul 
altora. Nu există operă de artă în care 'acest uni­
versal să nu se manifeste în caractere, acţiuni, 
suferinţe particulare. "Manifestarea" se reali­
zează într-o formă imediată, sensibilă, şi nu 
intr-una "simbolică'' : individualul "întruchipează" 
universalul ; astfel el devine purtătorul universa­
lului care erupe in acest destin şi loc unic. 

Opera de artă transformă un conţinut parti­
cular, individual în ordinea socială universală 
la care el participă, dar semnificaţia acestei trans­
formări se limitează la această ordine? Este ade­
vărat că "validitatea" operei de artă se limitează 
la oraşul-s tat elen, la societatea burgheză etc. ? 
Desigur, nu. Teoria estetică este confruntată cu 
o problemă foarte veche : care sînt calităţile care 
fac ca tragedia greacă, epica medievală să fie 
şi astăzi adevărate , nu numai inteligibile , dar şi 
sursă de trăire ? Răspunsul trebuie căutat la 
două niveluri ale "obiectivităţii" : 1 )  transfigu­
rarea estetică revelează condiţia umană proprie 
intregii istorii (după Marx, preistorii) a umani­
tăţii care depăşeşte orice condiţie particulară ; 
2) forma estetică corespunde anumitor calităţi 
constante ale intelectului, sensibilităţii şi imagi­
naţiei umane, calităţi pe care tradiţia esteticii 
filozofice le-a interpretat ca fiind ideea de fru­
mos4. 

Datorită acestei transfigurări a universului 
istoric specific pe care o realizează opera de artă, 
transfigurare care se produce în prezentarea con-

' Pentru o analiză a discuţiei "poziţiei obiectiviste 
·
în 

estetică" , vezi Stefan Morawski , Artistic Value, în The 
Journal of Aesthetic Education, voi. 5, nr. 1 ,  în special p. 36 .  

473 



ţinutului specific însuşi , arta deschide realitatea 
existentă spre o altă dimensiune : cea a posibilei 
eliberări. Desigur, arta este iluzie (Schein) ,  
dar o iluzie în care s e  manifestă o altă realitate. 
Şi aceasta se întîmplă doar dacă arta însăşi se 
f!rea iluzie : o lume ireală, deosebită de cea exis­
tentă. Şi tocmai in transfigurarea amintită arta 
conservă şi transcende caracterul ei de clasă. 
Transcenderea nu este orientată doar spre un 
domeniu al purei ficţiuni şi fantezii , ci şi spre un 
univers de posibilităţi concrete. 

Voi încerca mai intii să degajez trăsăturile 
tipice pentru caracterul de clasă al culturii supe­
rioare din evul burghez. In general, ele constau 
în descoperirea şi proslăvirea subiectului indivi­
dual , a "persoanei autonome" care trebuie să-şi 
primească dreptul său, să devină un eu intr-o 
lume şi împotriva unei lumi care distruge eul. 
Această subiectivitate deschide o nouă dimensi­
une în realitatea burgheză, o dimensiune a liber­
tăţii şi implinirii ; dar acest cuprins al libertăţii 
este găsit in cele din urmă in lumea interioară 
( Innerlichkeit) ; astfel , el este "sublimat",  dacă 
nu transformat în ceva ireal. In realitatea exis­
tentă, individul se adaptează, renunţă sau se 
distruge singur. Realitatea dată se conduce după 
dreptul ei propriu, după adevărul ei propriu ; 
ea are morala ei proprie, fericirea şi plăcerile ei 
proprii (şi se pot spune multe lucruri despre ele ! ) .  
Celălalt adevăr î l  constituie muzica, cîntecul, 
versul, imaginea aşa cum apar in opera maeştri­
lor : un domeniu estetic ce-şi este sieşi suficient, 
o lume a armoniei estetice care se dezinteresează 
de realitatea mizerabilă. Tocmai acest "adevăr 
interior",  tocmai această frumuseţe, profunzime 
şi armonie sublimă a imaginii estetice este aceea 
care astăzi apare intolerabilă din punct de vedere 
spiritual şi fizic, falsă, ca o parte a culturii-marfă, 
ca un obstacol în calea eliberării. 

Mărturisesc că am întîmpinat dificultăţi in 
definirea caracterului de clasă al artei burgheze. 

474 



Cu siguranţă, operele artei burgheze sînt măr­
furi ; este posibil chiar ca ele să fie create ca măr­
furi pentru vînzare pe piaţă. Dar acest fapt nu 
modifică substanţa lor, adevărul lor. In artă 
"adevărul" nu se referă doar Ia consistenţa internă 
şi la logica operei ,  ci şi la validitatea a ceea ce ea 
spune, a imaginilor ei, a sunetului şi ritmului 
ei. Ele descoperă şi comunică fapte şi posibilităţi 
ale existenţei umane. Ele "văd" această existenţă 
într-o lumină foarte diferită de cea in care ea 
apare in limbajul obişnuit (şi ştiinţific) şi in comu­
nicarea care-i corespunde. In acest sens, opera 
autentică are, intr-adevăr, un sens care aspiră 
la validitate generală, Ia obiectivitate. In defini­
tiv, textul , structura, ritmul unei opere există 
"obiectiv" ; ele pot fi reconstrui te şi identificate 
ca fiind identice in şi prin oricare interpretare, 
receptare sau deformare particulară, şi impotriva 
lor. Obiectivitatea operei, validitatea ei generală 
nu este anulată de faptul că cei care au creat-o 
proveneau din familii burgheze :  a susţine acest 
lucru înseamnă a confunda dimensiunea psiho­
logică cu cea ontologică. Desigur, structura onto­
logică a artei este una istorică, dar istoria este 
istoria tuturor claselor. Ele coexistă intr-un me­
diu identic in trăsăturile lui generale (oraş, ţară, 
natură, anotimpuri etc . ) , iar lupta lor se desfă­
soară în cadrul acestui mediu universal obiectiv. 
' In plus, arta înfăţişează şi o altă totalitate, o 
totalitate mai cuprinzătoare, "negativă" : univer­
sul "tragic" al existenţei umane şi al căutării 
veşnic reinnoite a izbăvirii - promisiunea elibe­
rării. Am arătat că arta evocă această promisiune ; 
datorită acestei funcţii , ea transcende orice con­
ţinut de clasă particular, fără să-I elimine. Desi­
gur, in arta burgheză există un astfel de conţinut 
de clasă : burghezul, decorul său şi problemele sale 
domină scena, aşa cum cavalerul, decorul său 
şi problemele lui o făceau in arta medievală. Dar 
este suficient acest fapt pentru a defini adevărul , 
conţinutul şi forma operei de artă ? Hegel a pus 

475 



în evidenţă continuitatea de substanţă, adevărul 
care uneşte romanul modern cu epica medievală : 

" Romanescul acesta este cavalerismul rede­
venit serios ,  avînd iarăşi un conţinut real. Acci­
dentalitatea existenţei exterioare s-a transformat 
în orînduire fermă, sigură, a statului şi a societăţii 
civile , încît acum locul scopurilor himerice pe 
care le urmărea cavalerul îl iau poliţia, justiţia, 
armata, conducerea de stat. Datorită acestui 
fapt se schimbă şi spiritul cavaleresc al eroilor 
care acţionează în romanele mai noi. Cu scopurile 
lor subiective : iubire , onoare , ambiţie sau cu 
idealurile lor de reformatori ai lumii, ei se găsesc 
ca indivizi în faţa acestei orînduieli consolidate şi 
a prozei realităţii care le ridică în cale dificul­
tăţi din toate părţile. Atunci, dată fiind această 
opoziţie, dorinţele şi pretenţiile subiective 
cresc enorm, deoarece fiecare găseşte în faţa sa 
o lume fermecată, care , după el , nu este cum tre­
buie să fie , împotriva căreia el trebuie să lupte 
fiindcă aceasta îi rezistă şi, dată fiind fermitatea 
ei dură, nu cedează în faţa pasiunilor lui, ridicînd 
in faţa acestora voinţa unui tată, a unei mătuşi , 
apoi raporturile cetăţeneşti drept tot atîtea pie­
dici"5. 

Fireşte , există conflicte şi soluţii specific 
burgheze, nemaiîntîlnite în perioadele istorice 
precedente (vezi Defoe, Lessing, Flaubert, Dic­
kens, Ibsen, Thomas Mann) , dar caracterul lor 
specific are o semnificaţie universală. La fel , 
Tristan, Parsifal , Siegfried sînt simpli cavaleri 
feudali al căror destin este determinat doar de 
codul feudal ? Conţinutul de clasă este , fără în­
doială, prezent, dar el devine transparent in 
calitate de condiţie şi de vis al umanităţii : con­
flict şi împăcare între om şi om, între om şi natură 
-miracolul formei estetice. In conţinutul particu­
lar apare o altă dimensiune, unde bărbaţii şi 

6 G.W.F.  Hegel , Prelegeri de estetică, voi. I, Bucureşti , 
Editura Academiei R.S.R. ,  1966 ,  p .  601 - 602 .  

476 



femeile burgheze (şi feudale) întruchipează spe­
cia om : fiinta umană. 

Fireşte, cultura superioară a perioadei burgheze 
a fost (şi este) o cultură pentru elite , accesibilă 
şi semnificativă doar pentru o minoritate privi­
legiată, dar acest caracter este specific culturii 
incepind cu antichitatea. Locul secundar (sau 
absenţa) clasei muncitoare din acest univers cul­
tural ii conferă desigur un caracter de clasă, dar 
nu un caracter specific burghez. Dacă lucrurile 
stau astfel , atunci avem motive să afirmăm că 
revoluţia culturală nu vizează doar cultura bur­
gheză, ea este orientată impotriva formei estetice 
ca atare , impotriva artei ca atare, impotriva 
literaturii ca literatură. Şi, intr-adevăr, dovezile 
oferite de revoluţia culturală confirmă această 
presupunere. 

I I  

Care sint principalele capete de  acuzare ale 
rechizitoriului făcut formei estetice ? 

- ea nu exprimă in mod adecvat condiţia 
umană reală ; 

- ea s-a rupt de realitate , creind o lume a 
iluziei frumoase (schoner Schein} ,  a justiţiei 
poetice, a ordinii şi armoniei artistice , care recon­
ciliază ireconciliabilul , justifică nejustificabilul ; 

- in această lume a reconcilierii iluzorii, ener­
gia instinctelor vieţii, energia sensibilă a corpu­
lui, creativitatea materiei care constituie forţele 
eliberării sînt reprimate datorită acestor trăsături ; 

- forma estetică este un factor de stabilizare 
în societatea represivă, prin aceasta devenind 
ea însăşi represivă. 

Cu prilejul primei expoziţii suprarealiste la 
Londra, una din primele manifestări ale revolu­
ţiei culturale, Herbert Read a dat o formulare 
programatică relaţiei dintre arta clasică şi repre­
siune : 

"Clasicismul , s-o spunem fără altă introducere, 
reprezintă astăzi pentru noi , şi a reprezentat 

477 



intotdeauna, forţele opresiunii. Clasicismul este 
corespondentul intelectual al tiraniei politice. 
Aşa a fost in lumea antică şi in cea medievală ; 
el a fost reinviat pentru a exprima dictaturile 
Renaşterii şi a devenit credoul oficial al capitalis­
mului. 

Normele artei clasice reprezintă modelele ti­
pice ale ordinii , proporţiei, simetriei, echilibru­
lui , armoniei şi ale tuturor insuşirilor statice 
şi anorganice. Ele sînt concepte intelectuale 
care controlează sau reprimă instinctele vitale 
de care depinde creşterea şi deci schimbarea ; ele 
nu constituie o preferinţă care se formează li­
ber, ci mai curînd un ideal impus" 6• 

Revoluţia culturală de azi extinde refuzul lui 
Herbert Read la toate stilurile , vizînd însăşi 
esenţa artei burgheze . 

Este atacat "caracterul afirmativ" al culturii 
burgheze, datorită căruia arta serveşte la înfru­
museţarea şi justificarea ordinii existente'?. For­
ma estetică răspunde la mizeria individului bur­
ghez izolat prin celebrarea umanităţii universale, 
la frustrarea fizică prin exaltarea frumuseţii su­
fletului, la servitutea exterioară prin proslăvirea 
valorii libertăţii interioare. 

Dar această afirmare are propria ei dialectică. 
Nu există operă de artă care să nu contracareze 
atitudinea ei afirmativă prin " forţa negativului" 
care să nu evoce in chiar structura ei imaginile ,  
muzica unei alte realităţi , a unei alte ordini, re­
primată de cea existentă, dar totuşi vie in memo­
rie şi anticipare, in ceea ce se întîmplă bărbaţilor 
şi femeilor şi in rebeliunea lor faţă de aceasta. 
Acolo unde dispare această tensiune între afirma­
ţ.ie şi negaţie, intre plăcere şi tristeţe , cultură 
superioară şi materială, unde opera nu mai men-

8 Surrealism, editat şi prefaţat de Herbert Rea d ,  
New York, Harcourt, Brace and Co . ,  1963 ,  p .  2 3 ,  2 5 .  

7 Vezi articolul meu Der affirmative Charakter der 
Kultur ( 1937 ) .  Traducerea engleză poate fi găsită in Nega ­
t ions, Boston,  Beacon Press, 1 968 ,  p. 88 şi , mai ales, 89 . 

478 



ţine unitatea dialectică intre ceea ce este şi ceea 
ce poate (şi trebuie) să fie ,  arta îşi pierde adevă­
rul , se autoanulează. Si tocmai in forma estetică 
există această tensimie, precum şi calităţile cri­
tice , negatoare, de transcendere ale artei burgheze 
- însuşirile ei antiburgheze. A le reciştiga şi a 
le transforma, a le salva de la eliminare trebuie 
să fie una din sarcinile revoluţiei culturale. 

Această apreciere diferită, pozitivă a formei 
estetice, validarea ei in vederea reconstrucţiei 
radicale a societăţii , pare să fie impusă de noul 
stadiu al procesului istoric in cadrul căruia se 
desfăşoară revoluţia culturală : stadiul dezagre­
gării pronunţate a sistemului capitalist şi al reac­
ţiei corespunzătoare faţă de acest fenomen -
organizarea contrarevoluţionară a represiunii. In 
măsura in care ultimul aspect este precumpăni­
tor faţă de primul, in aceeaşi măsură opoziţia 
se "deplasează" spre domeniul cultural şi subcul­
tural pentru a găsi aici imaginile şi tonurile care 
pot răzbate prin universul existent al discursu­
lui şi care conservă viitorul. 

Situaţia este mai gravă acum decit a fost în 
perioada care începe odată cu arta modernă 
(în ultima treime a secolului al XIX-lea) şi durea­
ză pînă la ascensiunea fascismului. In Occident 
revoluţia a fost învinsă, fascismul a arătat un 
drum spre instituţionalizarea teroarei pentru sal­
varea sistemului capitalist, iar in ţara industrială 
cea mai avansată, care continuă să domine acest 
sistem pe scară mondială, clasa muncitoare nu 
este o clasă revoluţionară. Deşi cultura clasică 
burgheză nu mai există, dezvoltarea unei culturi 
independente , postburgheze (socialistă) a fost 
oprită. Lipsită de teren şi bază proprie în socie­
tate , revoluţia culturală apare mai curînd ca o 
negaţie abstractă decît ca moştenitorul istoric 
al culturii burgheze. Nea vind ca purtător o clasă 
revoluţionară, revoluţia culturală îşi caută spri­
jin în două direcţii diferite, chiar opuse ; pe de 
o parte,  ea încearcă să exprime prin cuvînt, ima­
gine, ton sentimentele şi nevoile "maselor'� (care 

479 



nu sînt revoluţionare) ;  pe de altă parte, ea ela­
borează antiforme constituite prin simpla ato­
mizare şi fragmentare a formelor tradiţionale : 
poeme care nu sînt decît proză obişnuită, dispusă 
in formă de versuri ; picturi care substituie un 
simplu montaj tehnic de părţi şi elemente orică­
rui intreg semnificativ ; muzica ce înlocuieşte ar­
monia clasică , înalt "intelectuală" , "celestă" ,  cu o 
polifonie extrem de spontană, deschisă. Dar anti­
formele sint incapabile să depăşească sciziunea 
intre "viaţa reală" şi artă. Acestor tendinţe li 
se opun altele ,  care , înnoind radical tradiţia bur­
gheză, păstrează calităţile ei progresiste. 

In această tradiţie, ordinea, proporţia, armonia 
au fost, într-adevăr, calităţi estetice esenţiale. 
Totuşi aceste calităţi nu sînt nici "concepte inte­
lectuale" , nici nu reprezintă "forţele represiunii". 
Mai curînd ele reprezintă contrariul : ideea, idea­
ţia unei lumi mîntuite, eliberat� - liberă de for­
ţele represiunii. Aceste calităţi sînt "statice" pen­
tru că opera "înlănţuie" mişcarea distructivă a 
realităţii , pentru că ea are întotdeauna un "sfîr­
şit"*. Dar această statică este una a împlinirii, 
a odihnei : sfîrşitul violenţei ; speranţa mereu reîn­
noită pe care o trezeşte sfîrşitul tragediilor lui 
Shakespeare, speranţa că lumea poate fi acum 
una diferită. Aceasta este calitatea statică pro­
prie muzicii lui Orfeu, care anulează lupta exis­
tenţei animale,  calitate care este poate defini-

* Acest fapt pune problema dacă nu cumva arta conţine 
în sine o limitare a subiectului , dacă nu cumva anumite 
subiecte sînt excluse apriori ca incompatibile cu arta. De 
exemplu, prezentarea - fără calităţile negatoare - a 
cruzimii , violenţei etc. Desigur, există mari picturi ale 
unor scene de bătălie , tortură, crucificare care nu trezesc 
revolta împotriva a ceea ce se întîmplă - sînt ele opere 
de artă adevărate al tfel decît într-un sens pur tehnic şi 
deci fără mesajul adevărului care este adevărul propriu 
artei? Atunci arta devine în întregime afirmativă ; chiar 
prezenţa unor calităţi estetice desăvîrşite nu salvează 
opera de la a deveni o simplă "decoraţie" ; îi lipseşte nece­
sitate a (interioară) .  

480 



torie pentru orice muzică mare*. Normele care 
guvernează ordinea artei nu sînt cele care guver­
nează realitatea, ci mai curînd norme ale negării 
ei : este ordinea care domneşte în ţara lui Mignon 
din ]n(Jitation au Voyage de Baudelaire, a peisa­
jelor lui Claude Lorrain . . .  ; ordinea care ascultă 
de "legile frumosului" ,  de legile formei. 

Fără îndoială, forma estetică conţine şi o altă 
ordine care poate reprezenta, într-adevăr, for­
ţele opresiunii, care subordonează oamenii şi 
lucrurile raţ iunii de stat sau raţiunii societăţii 
existente. Aceasta este o ordine care cere resem­
nare, autoritate, control al "instinctelor vieţii" ,  
recunoaşterea îndreptăţirii existentului. Iar aceas­
tă ordine este impusă de Destin, Zei, regi, oameni 
înţelepţi sau de conştiinţa sau sentimentul vino­
văţiei sau pur şi simplu există. Este ordinea care 
triumfă asupra lui Hamlet, Lear, Shylock, An­
tony, Berenice şi Phedra, Mignon, doamnei Bo­
vary, Julien Sorei , Romeo şi Julieta , Don Juan, 
Violetta - asupra dizidenţilor, victimelor şi în­
drăgostiţilor tuturor timpurilor. Dar chiar atunci 
cînd justiţia imparţială a operei aproape că ab­
solvă realitatea de crima opresiunii , forma este­
tică neagă această imparţialitate şi exaltă vic­
timele : adevărul constă în frumuseţea, tandreţe a 
şi pasiunea victimelor, şi nu în raţionalitatea 
agresorilor. 

Normele care guvernează ordinea estetică nu 
sînt "concepte intelectuale". Fireşte, nu există 
operă autentică să nu presupună efort intelectual 
şi disciplină intelectuală în organizarea materia­
lului. Nu există o artă "automatică" şi nici o artă 
care "imită" : arta înţelege lumea. Imediatul 
sensibil pe care il realizează arta presupune o 
sinteză a experienţei conform unor principii uni­
versale ,  singurele care conferă operei mai mult 
decît o semnificaţie particulară. Aceasta este 

* Nietzsche întreba : "Nu aparţine oare muzica unei cul­
turi unde dominaţia oricărui fel de violenţă a luat sfîrşit?" 
( Werke, voi . XVI , Stuttgart, Alfred Kroner, 1 911 ,  p. 260. )  

481 



sinteza a două niveluri antagoniste ale realităţii : 
ordinea existentă şi eliberarea posibilă sau impo­
sibilă de ea ; in ambele planuri interacţionează 
ceea ce este istoric şi ceea ce este universal . In 
sinteza însăşi, sensibilitatea, imaginaţia şi inte-

: lectul fuzionează. 
Rezultatul este crearea unei alte lumi, diferită 

' de cea existentă, dar totuşi derivată din ea ; a ceas­
. tă transformare nu violentează obiectele (oamenii 
. şi ' lucrurile) ,  ci pledează pentru ele, exprimă în 
cuvinte, tonuri şi imagini ceea ce este tăcut, de-

i format, suprimat in realitatea dată. Iar această 
1 forţă cognitivă şi eliberatoare a artei se manifestă 
· ·in• toate stilurile şi formele ei. Chiar în pictura sau 
' în romanul realist care narează o acţiune care s-ar 
fi ·putut întîmpla ( sau care s-a şi întîmplat) în 
acel timp şi in acel loc, acţiunea este modificată 
de r forma estetică. Chiar dacă în operă bărbaţii 
şi femeile pot vorbi sau acţiona ca "în realitate" ,  
chiar dacă lucrurile arată ca în  "realitate" ,  totuşi 
o altă dimensiune este prezentă în descrierea me­
diului , în structurarea timpului şi spaţiului (inte­
rior şi exterior) , in tăcerea manifestă, în ceea 
ce nu este prezent*, precum şi în viziunea: mi­
croscopică (sau macroscopică) asupra lucrurilor. 
Astfel putem spune că in ordinea estetică lucru­
rile sînt deplasate la locul lor, care nu este locul 
pe care-I ocupă in mod întîmplător ; deci prin 
această transformare ele sînt puse la locul ce 
le revine de drept. 

Transformarea estetică este, desigur, imagi­
nară; ea trebuie să fie imaginară căci ce altă fa-

* Referindu-se la Stendhal , Merleau-Ponty spune : 
"Subiectul unui roman, ca şi subiectul unei picturi poate 
fi povestit, dar forţa romanului , ca şi a picturii nu con�tă 
in subiect. Ceea ce contează nu este atît faptul că Juhen 
Sorei , atunci cînd află că Mme de Renal l-a înşelat, se duce 
la Verriere şi încearcă s- J ucid ă ;  importante sînt, după 
aflarea veşti i ,  tăcerea, cavalcada de vis, certitudinea fără 
gînd , hotărîrea nestrămutată . . .  Dar aceste lucruri nu sînt 
spuse nicăieri" (M. Merleau-Ponty, La Prose du monde , 
Paris, Gallimard , 1 969,  p .  124 ) .  

482 



cultate decît imaginaţia poate oferi prezenţa 
sensibilă a ceea ce nu există (încă) ? Această trans­
formare este mai mult sensibilă decît conceptuală ; 
ea trebuie să producă plăcere ("plăcere dezinte­
resată") ; ea rămîne subordonată armoniei. Face 
această subordonare în mod inevitabil din arta 
tradiţională un agent al represiunii, o dimensiune 
a respectivei ordini existente ? 

I I I  

Caracterul afirmativ a l  artei rezidă nu atît 
in divorţul ei cu realitatea, cît în uşurinţa cu care 
poate fi împăcată cu realitatea existentă, folo­
sită ca decorul ei, recomandată şi experimentată 
ca o valoare recompensantă dar neangajantă, a 
cărei posesie distinge ordinea "superioară" a socie­
tăţii , pe cei educaţi de mase. Dar forţa afirmativă 
a artei este, de asemenea, forţa care neagă aceas­
tă afirmaţie. Deşi utilizată de feudali şi burghezi 
ca un simbol al statutului lor, ca un obiect de 
consum şi ca un semn de rafinament, arta a păs­
trat alienarea faţă de realitatea existentă care 
este punctul ei de plecare. Este o alienare secundă, 
datorită căreia artistul se detaşează metodic de 
societatea alienată şi creează un univers ireal , 
"iluzoriu", în interiorul căruia arta are şi comu­
nică propriul ei adevăr. In acelaşi timp, această 
alienare leagă arta de societate : ea conservă carac­
terul de clasă şi-1 face transparent. Ca "ideologie" ,  
arta "infirmă" ideologia dominantă. Conţinutul 
de clasă este "idealizat" ,  stilizat, devenind ast­
fel receptacolul unui adevăr universal dincolo de 
conţinutul de clasă particular. De exemplu, tea­
trul clasic stilizează lumea prinţilor, a nobililor 
şi a biirgerilor reali din perioada respectivă. Deşi 
această clasă co nducătoare nu vorbea şi nu acţiona 
ca exponenţii ei de pe scenă, totuşi ea putea cel 
puţin să recunoască în ei propria ideologie, idea-

483 



lui , modelul ei (sau caricatura)* .  Curtea de la 
Versailles putea să înţeleagă teatrul lui Corneille 
şi să recunoască în el propriul cod ideologic ; la 
fel , curtea de la Weimar se putea aştepta să-şi 
găsească ideologia proprie la curtea din Thaos 
în Iphigenia lui Goethe sau la curtea din Ferrara 
în al său Torquato Tasso. 

Terenul pe care s-au întîlnit arta şi realitatea 
a fost stilul de viaţă. N obilimea parazitară a avut 
propria ei formă estetică, care impunea un com­
portament ritual : onoare , demnitate, viaţă exte­
rioară festivă, " cultură superioară�' , educaţie. 
Teatrul clasic a fost mimesisul şi , în acelaşi timp, 
idealizarea critică a acestei ordini. Dar, dincolo 
de orice înrudire cu realitatea existentă şi de adap­
tare la ea, teatrul proclamă propria lui disociere 
faţă de ea. Alienarea artistică apare în teatru 
ca decorul lui istoric, ca limbajul lui , ca " exage­
rările" şi condensările lui. 

Formele alienării se modifică odată cu schim­
bările fundamentale din societate. Odată cu 
democratizarea şi industrializarea proprii capi­
talismului, clasicismul şi-a pierdut mult din adevă­
rul său ; el şi-a pierdut afinitatea, înrudirea cu 
codul şi cultura clasei conducătoare. Nici cea mai 
absurdă imaginaţie nu poate concepe existenţa 
unei afinităţi intre Casa Albă şi clasicism, iar 
ceea ce a mai fost încă de conceput în Franţa lui 
De Gaulle a devenit de neconceput sub succe­
sorul său. 

Alienarea artistică face ca opera de artă, 
universul artei să fie esenţialmente ireale : ea 
creează o lume care nu există, o lume a aparenţei, 
iluziei (Schein) . Dar în această transformare a 
realităţii în iluzie, şi numai în ea, apare adevărul 
subversiv al artei. 

8 Vezi Leo Lowenthal , Literature and the Image of 
Man, Boston, Beacon Press , 1 957 ,  tn special introducerea 
şi cap . IV. 

484 



In acest univers, orice cuvînt, orice culoare, 
orice sunet este "nou",  deosebit, distanţîndu-se 
de contextul familiar al percepţiei şi intelectului, 
de certitudinea simturilor si a ratiunii în care 
oamenii şi natura sî:r{t îngrădiţi. De�enind compo­
nente ale formei estetice, cuvintele, sunetele,  
figurile şi culorile sînt separate de utilizarea şi 
funcţia lor familiară, obişnuită ; astfel, ele sînt 
eliberate pentru o nouă dimensiune a existenţei*.  
Aceasta este realizarea stilului care este poemul, 
romanul, pictura, compoziţia. Stilul - intrupare 
a formei estetice - ,  subordonînd realitatea unei 
alte ordini, o subordonează, totodată, "legilor 
frumosului". 

Adevărul şi falsul , dreptul şi nedreptul, durerea 
şi plăcerea, calmul şi violenţa devin categorii 
estetice în cadrul structurii operei. Lipsite astfel 
de realitatea lor (imediată) , ele intră intr-un nou 
context în care chiar urîtul, cruzimea, boala devin 
părţi ale armoniei estetice care caracterizează 
întregul. Prin aceasta ele nu sînt "anulate" : în 
gravura lui Goya, oroarea rămîne oroare, dar în 
acelaşi timp "imortalizează" oroarea ororii. 

IV 
In capitolul II m-am referit la supravieţuirea 

subterană a teoriei antice a reamintirii in teoria 
lui Marx. Noţiunea vizează o calitate reprimată 
a oamenilor şi lucrurilor care, odată recunoscută, 

* Iată excelenta descriere pe care o face Merleau-Ponty 
alienării metodice din pictura lui Cezanne. Cezanne rupe 
cu experienţa obişnuită a lumii noastre : "[El] dezvăluie 
fundalul de natură inumană pe care se instalează omul. 
Tocmai de aceea personajele sale sînt străine şi parcă vă­
zute de o fiinţă aparţinînd altei specii. Natura însăşi este 
despuiată de atributele care o pregătesc pentru comuniuni 
animiste : peisajul este lipsit de vînt, apa lacului Annecy 
este l ipsită de mişcare , obiectele ingheţate, ezitante, ca Ia 
inceputurile Pămîntului. Este o lume lipsită de familiari­
tate, în care nu te simţi bine, care interzice orice efuziune 
u mană" (Le Doute de Cezanne, în Sens et Non-Sens, Paris, 
Nagel , 1 948 ,  p. 30 ) .  

485 



ar putea conduce spre o schimbare radicală în 
relaţia dintre om şi natură. Discuţia teoriei 
tinărului Marx situa conceptul reamintirii în 
contextul "emancipării simţurilor" : termenul "es­
tetic" desemna lumea sensibilităţii. Aici, în discu­
tarea teoriei critice, "estetic" desemnează dome­
niul artei. 

La un prim nivel , arta este reamintire : ea 
apelează la o experienţă şi înţelegere preconcep­
tuală, care reapare in contextul funcţionării sociale 
a experienţei şi înţelegerii, opunîndu-i-se ; ea 
contestă ratiunea si sensibilitatea instrumenta-
liste. 

' ' 

Atunci cînd atinge acest prim nivel - unde 
efortul intelectual este inoperant - ,  arta vio­
lează tabuuri : ea îndreaptă vocea, privirea şi 
auzul spre lucruri care in mod obişnuit sînt repri­
mate : visurile, amintirile, dorinţele - ultimul 
refugiu al sensibilităţii. Aici nu se mai suprapune 
nici o constringere : forma, departe de a reprima 
conţinutul , n face să apară in integritatea lui. 
Aici nu mai există nici conformism, nici rebeliune, 
ci doar tristeţe şi bucurie. Aceste două calităţi 
extreme, punctele supreme ale artei par să fie 
prerogativele muzicii (care "dă miezul cel mai 
profund ce precede orice formă, inima lucrurilor"9) , 
iar in cadrul muzicii, ale melodiei. Melodia 
- dominantă, cantabile - este unitatea fundamen­
tală a reamintirii : străbătînd toate variaţiunile, 
persisttnd atunci cind este suspendată şi nu mai 
poartă compoziţia, ea susţine punctul suprem -
în bogăţia şi complexitatea operei şi impotriva 
lor. Ea este vocea, frumuseţea, calmul unei alte 
lumi aici pe pămînt ; ea este mai ales vocea care 
constituie structura bidimensională a muzwn 
clasice şi romantice . 

In teatrul clasic,  versul este vocea dominantă 
a lumii bidimensionale. Versul contestă regula 

9 Arthur Schopenhauer, The World As Will and Re­
presentation, New York, Dover, 1 ,  § 52 .  

486 



limbajului obişnuit şi devine un mij loc de expresie 
pentru ceea ce rămîne nespus in realitatea exis­
tentă. Ritmul versului este acela care face posi­
bilă, înaintea oricărui conţinut specific, emergenţa 
realităţii ireale şi a adevărului ei. "Legile frumo­
sului" dau formă realităţii pentru a o face trans­
parentă. Modul "sublimat" în care vorbesc prota­
goniştii teatrului clasic, şi nu doar ceea ce fac şi 
suferă, evocă şi , totodată, refuză existentul. 

Teatrul burghez (însemnînd aici : teatrul în 
care protagoniştii aparţin burgheziei) se mişcă 
de la inceput intr-un univers estetic desublimat, 
deidealizat. Proza înlocuieşte versul ; se renunţă 
la decorul istoric, realismul este precumpănitor. 
Forma clasică cedează teren formelor deschise 
("Sturm und Drang") .  Dar ideile egalitare ale revo­
luţiei burgheze aruncă în aer universul realist : 
conflictul de clasă dintre nobilime şi burghezie 
ia forma unei tragedii pentru care nu există 
soluţie. Iar atunci cind acest conflict de clasă nu 
s-a mai aflat in centrul atenţiei teatrului conţi­
nutul burghez specific a fost depăşit : lumea bur­
gheză este nimicită de figuri sau situaţii simbolice 
care devin mesagerii catastrofei şi eliberării 
( Ibsen, Gerhart Hauptmann).  

Nici romanul nu este inchis acestei transcenderi 
estetice. Indiferent de "intriga" sau mediul parti­
cular care constituie subiectul unui roman, proza 
lui poate distruge universul stabilit. Kafka consti­
tuie poate exemplul cel mai pregnant. De la 
inceput, legăturile cu realitatea dată sint tăiate 
prin aceea că se spune lucrurilor pe nume, nume 
care se vădesc fără acoperire. Discrepanţa dintre 
ceea ce spune numele şi ceea ce este devine irecu­
perabilă. Sau, mai curind, coincidenţa, identitatea 
literală dintre ele este aceea care constituie oroa­
rea ? In orice caz, limbajul răzbate prin masca­
radă : iluzia se află in realitatea însăşi, nu in opera 
de artă. Această operă este in chiar structura ei 
revoltă; intre ea şi lumea pe care o descrie, împă­
carea este cu neputinţă. 

487 



Tocmai această a doua alienare este cea care 
dispare astăzi în efortul sistematic de a reduce , 
dacă nu de a anula, distanţa dintre artă şi reali­
tate. Efortul este condamnat la eşec. Desigur, 
există revoltă în teatrul de guerilă ( guerrilla 
theatre) ,  în poezia "presei libere" ,  în muzica rock, 
dar ea rămîne artistică, fără a avea puterea 
negatoare a artei. In măsura în care ea însăşi 
face parte din viaţa reală, ea pierde transcendenţa 
care opune arta ordinii existente : ea rămîne 
imanentă acestei ordini, unidimensională, sucom­
bînd astfel în această ordine. Tocmai "calitatea 
vieţii" imediată care o defineşte constituie punctul 
slab al acestei antiarte şi al apelului ei. Ea se 
mişcă (la propriu şi la figurat) aici şi acum, în 
cadrul universului existent, şi se opreşte la stri­
gătul ei de revoltă neputincios care cere abolirea 
acestui univers. 

Intr-adevăr, arta clasică şi romantică provoacă 
dezamăgire. Ea pare un lucru care aparţine trecu­
tului, ca şi cum şi-ar fi pierdut adevărul , sensul. 
Trebuie oare căutată cauza în faptul că această 
artă este prea sublimă, în faptul că ea substituie 
sufletului real , viu unul "intelectual" ,  metafizic 
şi este deci represivă sau lucrurile stau exact 
inrers Î 

Extremismul acestei arte ne sochează astăzi 
pentru că ea exprimă pasiunea Şi durerea prea 
direct, prea nesublimat ; un anumit fel de pudoare 
reacţionează împotriva acestui exhibiţionism, a 
acestei "revărsări" a sufletului. Sau poate nu 
sîntem la înălţimea acestui patos care conduce 
spre limitele existenţei umane şi dincolo de limi­
tele constrîngerii sociale. Această artă presupune 
din partea receptorului acea distanţă a reflexiei 
şi contemplării ,  acea tăcere voită şi receptivitate 
pe care "arta vie" (lifling art) contemporană o 
refuză. 

Atrofia organelor alienării artistice este rezul­
tatul unui proces material . Organizarea totalitară 
a societăţii , violenţa şi agresivitatea ei au invadat 
spaţiul exterior şi interior al omului, unde extre-

488 



mismul estetic al artei putea fi receptat şi accep­
tat cu bună-credinţă. EI contrazice prea flagrant 
ororile realităţii, iar această contradicţie apare ca 
o fugă de această realitate de care nu se poate 
fugi . EI cere un anumit grad de detaşare de expe­
rienţa imediată, un anumit "spaţiu privat" , ceea 
ce a devenit imposibil , fals. Aceasta este o artă 
fără legătură cu comportamentele obişnuite,  non­
operaţională, care nu "incită" Ia nimic altceva 
decît Ia reflecţie şi reamintire : promisiunea visu­
lui. Dar, în loc de a visa condiţia umană, visul 
trebuie să devină o forţă a schimbării, el trebuie 
să devină o forţă politică. Dacă arta visează 
eliberarea în cadrul istoriei, realizarea visului 
prin revoluţie trebuie să devină posibilă - pro­
gramul suprarealist trebuie să fie încă valabil. 
Atestă revoluţia culturală această posibilitate ? 

V 

Revoluţia culturală rămîne o forţă progresistă 
radicală. Totuşi efortul ei de a elibera potenţia­
lul politic al artei se loveşte de o contradicţ ie 
nerezolflată. Prin însăşi natura ei, arta are un poten­
ţial subversiv ;  problema este : cum poate fi el 
transpus astăzi în realitate ,  adică cum poate fi 
exprimat aşa încît să devină un ghid şi un ele­
ment al praxisului schimbării fără ca arta să 
înceteze să fie artă, fără ca ea să-şi piardă forţa 
sa subversivă internă ? Cum poate fi tradus acest 
potenţial aşa încît forma estetică să fie înlocuită 
prin "ceva real" ,  viu, care totuşi transcende şi 
neagă realitatea existentă ? 

Arta îşi poate exprima potenţialul ei radical 
doar ca artă, în propriul ei limbaj şi în imaginile 
ei proprii , care inf!alidează limbajul obişnuit, 
"proza lumii" .  De asemenea, "mesajul" eliberator 
al artei transcende scopurile eliberării realiza­
bile în prezent, aşa cum ea transcende actuala 
critică a societăţii. Arta este de domeniul Ideii 
( Schopenhauer) , al universalului în particular ; şi, 

489 



cum tensiunea dintre idee şi realitate, dintre 
universal şi particular este probabil eternă, 
arta trebuie să rămînă alienare. Dacă arta, dato ­
rită acestei alienări, nu "vorbeşte" maselor, aceasta 
se datoreşte societăţii de clasă care creează şi 
perpetuează masele. Dacă şi cînd o societate fără 
clase va transforma masele in indivizi "liber 
asociaţi" ,  arta îşi va pierde caracterul elitist, 
dar nu şi distanţarea ei de societate. Tensiunea 
dintre afirmaţie şi negaţie exclude posibilitatea 
de a identifica arta cu praxisul revoluţionar . 
Arta nu poate reprezenta revoluţia*, ea poate 
doar s-o evoce in alt mediu, într-o formă estetică 
in care conţinutul politic devine metapolitic, 
guvernat de necesitatea internă a artei. Iar 
scopul oricărei revoluţii - o lume a liniştii şi 
libertăţii - apare într-un mediu total nepolitic, 
sub legile frumosului, armoniei. Astfel, Stravin­
sky a auzit revoluţia in cvartetele lui Beethoven : 

"Convingerea mea fermă este că cvartetele 
constituie o cartă a drepturilor omului, şi anume 
una subversivă in sensul platonic al caracterului 
subversiv al artei. 

Cvartetele conţin o idee superioară a libertăţii. . .  
care include şi  depăşeşte ceea ce indica Beetho­
ven însuşi cind scria (prinţului Galitzin) că aceas­
tă muzică ar putea <<ajuta umanitatea suferindă >>. 
Ele dau o măsură a omului. . .  şi constituie o parte 
a descrierii calităţii de a fi om ; existenţa lor este 
o garanţie"10• 

Există un moment simbolic care anunţă tran­
ziţia de la viaţa de fiecare zi la un mediu esenţial-

* Desigur, există mari fresce ale revoluţiei franceze din 
1789 : Moartea lui Danton a lui Biichner, ale revoluţiei 
din 1 848 : Educaţia sentimentală a lui Flaubert ; ele sînt 
prezentări critice , dacă nu ostile practicii revoluţionare 
a vremii şi exigenţelor ei. Există magnificul fragment epic 
al lui William Blake, care se sfîrşeşte inaintea intrunirii 
statelor generale ; el este o transfigurare cosmică a revolu­
ţiei , unde munţi ,  văi şi ape participă la lupta politică. to Igor Stravinsky, în The New York Review of Books, 
Aprilie 24,  1 969 ,  p .  4. 

490 



mente diferit, "saltul" de la universul social exis­
tent la universul înstrăinat al artei ; acesta este 
momentul tăcerii. 

"Momentul in care începe o piesă muzicală 
conţine cheia naturii oricărei arte. Incongruenţa 
acestui moment, comparat cu tăcerea infinită şi 
nepercepută care îl precede, constituie secretul 
artei. .. , el constă în distincţia dintre actual şi 
dezirabil . Orice artă reprezintă o încercare de a 
evidenţia şi de a exagera această distincţie"11• 

Iar această tăcere constituie un element al 
formei estetice nu numai in muzică ; ea este pre­
zentă în întreaga operă a lui Kafka şi chiar in 
End Game a lui Beckett ; ea există în pictura lui 
Cezanne. 

" . . .  Singura aspiraţie [a pictorului] trebuie să fie 
tăcerea. El trebuie să înăbuşe în sine însuşi vocile 
prejudecăţii , el trebuie să uite şi să menţină uita­
rea ; el trebuie să se înconjure de tăcere ; el tre­
buie să fie un ecou perfect"12• 

Dar nu un "ecou" al naturii şi realităţii imediate, 
ci al acelei realităţi care erupe în instrăinarea 
artistului de realitatea imediată, chiar de aceea a 
revoluţiei. 

Relatia dintre artă si revolutie este o unitate 
a cont�ariilor, o unitate antagoill.stă. Necesitatea 
căreia i se supun arta şi libertatea ei nu coincide 
cu cea a revoluţiei. Arta şi revoluţia au în comun 
aspiraţia de a "schimba lumea" , eliberarea. Dar în 
practica ei arta nu trebuie să abandoneze exi­
genţele care-i sînt specifice şi nu trebuie să pără­
sească dimensiunea ei proprie : ea rămîne non­
operaţională. In artă, scopurile politice nu pot 
apărea decît transfigurata în forma estetică. 
Revoluţia poate lipsi din operă, chiar dacă artistul 
însuşi este "angajat" ,  este un revoluţionar. 

11 John Berger, The Moment of Cubism, New York, 
Pantheon, 1 969, p. 31 .  

12 Cezanne , citat de Gasquet în Max Raphael , The 
Demands of Art, Bolingen Series LXXVI I I ,  Princeton. 
Princeton University Press, 1 968 ,  p.  8. 

491 



Andre Breton reaminteşte cazul lui Courbet şi 
Rimbaud. In timpul Comunei din 1871 , Courbet 
a fost membru al Consiliului Comunei, fiind consi­
derat responsabil de dărîmarea coloanei Vendome. 
El a luptat pentru o artă "liberă şi neprivilegiată". 
Dar pictura sa nu reprezintă o mărturie directă 
a revoluţiei (deşi aceasta există în desenele sale) ; 
ea nu are conţinut politic. După căderea Comunei 
şi după masacrarea eroilor ei, Courbet pictează 
naturi moarte. 

" . . .  Unele din merele sale . . .  prodigioase, colosale, 
extraordinare prin greutatea şi senzualitatea lor, 
sînt mai puternice şi mai <<protestatare >> decit 
orice pictură politică"13. 

Referindu-se tot la Courbet, Breton scrie : 
"Totul se întîmplă ca şi cind el ar fi considerat că 
trebuie să existe o cale de  a reflecta credinţa sa 
profundă în ameliorarea lumii in orice lucru pe 
care a incercat să-I evoce, o cale de a o face să 
apară în lumina pe care o făcea să coboare asupra 
orizontului sau asupra unui pîntece de căprioară"14• 

In ceea ce-l priveşte pe Rimbaud, simpatizant 
al Comunei, el a schiţat o constituţie a unei socie­
tăţi comuniste , dar conţinutul poemelor sale 
scrise în contact direct cu Comuna "nu diferă deloc 
de cel al altor poeme" . Revoluţia a fost prezentă 
in poezia sa de la început pînă la sfîrşit : ca o 
preocupare de ordin tehnic, şi anume de a traduce 
lumea intr-un nou limbaj 15• 

"Angajamentul" politic devine o problemă de 
"tehnică" artistică, şi , în loc de a transpune arta 
(poezia) în realitate, realitatea este transpusă 
intr-o formă estetică nouă. Refuzul radical , pro­
testul apare in modul in care cuvintele sînt gru­
pate şi regrupate ,  eliberate de întrebuinţarea şi 
abuzul familiar. A lchimia curîntului ;  imaginea, 
sunetul , crearea unei alte realităţi în afara celei 

13 Andre Fernigier, citat în Robert Fernier, Gustave 
Courbet , Paris , Bibliotheque des Arts , 1 969, p. 110 .  

14 Manifests of  Surrealism, Ann Arbor, University Press 
of Michigan Press , 1 969, p. 219 .  ts Op .  cit., p. 220.  

492 



existente - revoluţia imaginară permanentă, em­
ergenţa unei "a doua istorii" in interiorul conti­
nuumului istoric. 

Subversiunea estetică permanentă - aceasta 
este calea artei. 

Abolirea formei estetice, ideea că arta poate 
deveni o parte a praxiszllui revoluţionar (şi pre­
revoluţionar) pînă cînd, în condiţiile socialismului 
pe deplin dezvoltat, ea va fi transpusă adecvat 
în realitate (sau absorbită de către "ştiinţă") -
această idee este falsă şi opresivă ; realizarea 
ei ar însemna sfîrşitul artei. Martin Walser a dez­
văluit această eroare , referindu-se la literatură. 

"Metafora <<morţii literaturii >> vine mult prea 
devreme. Doar atunci cînd obiectele şi numele 
lor se vor contopi, doar atunci va muri literatura. 
Atita timp cit această stare paradisiacă nu a fost 
instaurată, lupta pentru obiecte se va purta cu 
ajutorul cuvintelor" 16. 

Iar sensul cuvintelor va continua să devalorizeze 
sensul lor obişnuit : ele (ca şi imaginile şi tonurile) 
vor continua să transforme imaginar lumea o­
biectivă, omul, natura. Coincid(mţa cuvintelor 
cu lucrurile ar insemna că toate potenţialităţile 
lucrurilor au fost realizate, că "puterea negati­
vului" nu mai operează, că imaginaţia a devenit 
in intregime funcţională : servind raţiunea instru­
mentalistă. 

Am vorbit despre "artă ca o formă a realităţii" 
intr-o societate liberă17• Exprimarea este ambiguă. 
Prin aceasta am vrut să indic un aspect esenţial 
al eliberării : transformarea radicală a universu­
lui tehnic şi natural in acord cu sensibilitatea 
( şi raţionalitatea) eliberată a omului. Nu mă dezic 
nici acum de acest punct de vedere. Dar scopul 
este unul permanent : indiferent de formă, arta 
nu poate elimina niciodată tensiunea dintre 

18 In Kursbuch, Martie 1 970, Frankfurt, Suhrkamp, 
p. 37. 

17 In On the Future of Art, eseuri de Arnold J .  Toynbee, 
Louis I .  Kahn şi alţii , editate de Edward Fry, New 
York, Viking Press, p. 1 23. 

493 



artă şi realitate. Eliminarea acestei tensiuni ar 
conduce la imposibila unitate finală dintre subiect 
şi obiect - versiunea materialistă a idealismului 
absolut. Ea neagă limita insurmontabilă a muta­
bilităţii naturii umane, o limită biologică, şi nu 
una teologică. A interpreta această alienare de 
nedepăşit a artei ca un semn al societăţii de clasă 
burgheze (sau al oricărui alt tip de societate de 
clasă) este absurd. 

Această absurditate are o bază reală. Repre­
zentarea estetică a Ideii, a universalului în parti­
cular determină arta să transforme condiţiile 
particulare (istorice) in condiţii universale ; a 
indica drept soartă tragică sau cosmică a omului 
ceea ce este doar soarta sa in societatea dată. 
Există in tradiţia occidentală o celebrare a unei 
tragedii nenecesare, a unui destin nenecesar, 
nenecesare faţă de dimensiunea căreia îi aparţin, 
nu faţă de condiţia umană, ci mai curînd faţă de 
instituţiile sociale specifice şi ideologiile cores­
punzătoare. M-am referit mai înainte la o operă 
în care conţinutul de clasă pare cu evidenţă a 
constitui substanţa : catastrofa trăită de Madame 
BoCJary se datoreşte, desigur, situaţiei micii bur­
ghezii într-o provincie din Franţa. Totuşi , citind 
romanul , noi putem, în imaginaţie ,  suprima (sau 
mai curînd "pune între paranteze")  mediul "exte­
rior",  străin şi atunci vom vedea în roman refuzul 
şi negarea lumii micii burghezii franceze, a valori­
lor ei, a moralităţii, a aspiraţiilor şi dorinţelor ei, 
adică soarta bărbaţilor şi femeilor antrenaţi în 
catastrofa iubirii. lluminismul, democraţia şi 
psihanaliza pot diminua conflictele tipic feudale 
sau burgheze sau chiar schimba rezultatul lor -
substanţa tragică rămîne. Această interfe­
renţă între universal şi particular, între conţi­
nutul de clasă şi forma transcendentă constituie 
istoria artei. 

Poate că există o "scară" potrivit căreia conţi­
nutul de clasă apare cel mai distinct in literatură 
şi cel mai puţin distinct (dacă mai apare 1) in 
muzică (ierarhia schopenhaueriană a artelor ! ) .  

494 



Curîntul este mijlocitorul cotidian intre societate 
şi individ : el devine un nume pentru obiecte aşa 
cum sint ele făcute, configurate şi întrebuinţate 
de societatea existentă. Culorile, formele, tonurile 
nu au o astfel de "semnificaţie" ; intr-un sens, ele 
sînt mai universale, mai "neutre" faţă de utilizarea 
lor socială. Spre deosebire de ele , cuvîntul îşi 
poate pierde sensul lui transcendent, şi, dealtfel , 
aceasta şi este tendinţa in societatea care contro­
lează in mod absolut universul discursului. Atunci 
putem vorbi, într-adevăr, despre o "coincidenţă 
între nume şi obiectul pe care-I desemnează" ; 
este însă o coincidenţă falsă, impusă, înşelătoare : 
un instrument al dominaţiei. 

Mă refer din nou la întrebuinţarea limbajului 
orwellian ca mij loc de comunicare obişnuit. Domi­
naţia acestui limbaj asupra minţilor şi trupurilor 
oamenilor înseamnă mai mult decît o totală spă­
lare a creierelor, mai mult decit folosirea siste­
matică a minciunii ca mijloc de manipulare. 
lntr-un sens, acest limbaj este corect ; el exprimă, 
cu inocenţă, contradicţiile omniprezente ale a­
cestei societăţi. Sub regimul pe care şi l-a dat ea 
însăşi , a lupta pentru pace înseamnă, într-adevăr, 
a aţîţa la război (impotriva "comunităţilor" de 
pretutindeni) ; a incheia războiul înseamnă exact 
ceea ce a făcut gul'ernul care l-a declanşat, deşi 
poate fi contrariur,' · şi anume a intensifica mai 
curînd decît a extinde masacruP8 ; libertatea este 
exact ceea ce le oferă oamenilor administraţia, 
deşi în fapt ar putea fi contrariul ; gazele lacrimo­
gene şi substanţele care distrug vegetaţia sînt, 
într-adevăr, "justificate şi umane" împotriva 
vietnamezilor, deoarece ele produc mai "puţină 
suferinţă" oamenilor decît "uciderea lor prin 
arderea cu napalm"19 - aparent, singura alter-

18 Vezi Raportul Cornell despre intensificarea bombarda­
mentelor tn lndochina, In New York Times, November 6 ,  
1971 .  

1 9  G. Warren Nutter, Assistant Secretary of  Defense 
for International Security, tn New York Times, March 23 ,  
1971 .  

495 



nativă. Aceste contradicţii flagrante pot pătrunde 
în conştiinţa oamenilor ; acest lucru nu schimbă 
faptul că lumea aşa cum o defineşte administraţia 
(publică sau privată) rămîne în vigoare , efectivă, 
operaţională : ea stimulează comportamentul 
dorit şi acţiunea dorită. Limbajul îşi asumă din 
nou un caracter magic : este suficient ca un pur­
tător de cuvînt guvernamental să pronunţe cu­
vîntul "securitate naţională" şi el obţine ceea ce 
vrea - şi încă foarte repede. 

VI 

Tocmai in acest moment, efortul radical de a 
menţine şi a intensifica "puterea negativului" ,  
potenţialul subversiv al artei , trebuie să menţină 
şi să intensifice puterea alienantă a artei : forma 
estetică, singura care face comunicabilă forţa 
radicală a artei. 

In eseul său Die Phantasie im Spătkapitalismus 
und die KulturreCJolution* , Peter Schneider nu­
meşte această redobîndire a transcendenţei este­
tice "funcţia propagandistică a artei" :  

"Arta propagandistică trebuie să  caute în 
inregistrarea istoriei dorite a umanităţii imaginile 
utopice , să le elibereze de formele care le-au fost 
impuse de condiţiile materiale '  de viaţă şi să indice 
calea realizării acestor dorinţe , realizare care a 
devenit acum posibilă. . .  Estetica acestei arte 
trebuie să fie strategia realizării dorinţelor"20• 

Tocmai pentru că această strategie este una a 
realizării unui vis ,  ea nu poate fi niciodată "com­
pletă" , nu poate fi o transpunere în realitate, 
ceea ce ar transforma-o intr-un proces psihana­
litic. Realizarea înseamnă mai curind găsirea for­
mei estetice care poate comunica posibilităţile 
unei transformări eliberatoare a mediului tehnic 

* Fantezia tn capitalismul tirziu şi revoluţia culturală. -
Nota trad. 

zo Kursbuch, 1 6, 1 969, p. 31 .  

496 



şi natural. Dar şi aici distanţa dintre artă şi prac­
tică; disocierea lor se menţine. 

In perioada dintre cele două războaie mondiale, 
cind protestul părea că poate fi transpus direct 
in acţiune, contopit cu acţiunea, cind dizolvarea 
formei estetice părea să fie răspunsul dat forţelor 
revoluţionare în acţiune, Antonin Artaud formula 
programul abolirii artei : "Să terminăm cu capo­
doperele" - arta trebuie să devină o preocupare 
a maselor {la foule } ,  o chestiune a străzii şi, mai 
ales, a organismului, a trupului, a naturii. Astfel, 
ea va mişca oamenii, va mişca lucrurile, căci 
"trebuie ca lucrlH'ile să piară pentru a putea porni 
din nou, pentru a reîncepe" . Şarpele se mişcă 
după sunetele muzicii nu datorită "conţinutului 
lor spiritual" ,  ci pentru că vibraţia lor se transmite 
prin pămînt întregului trup al şarpelui. Arta a 
întrerupt această comunicare şi a "separat un 
gest (un geste) de ecoul lui in organism" ; această 
unitate cu natura trebuie reinstituită : " In spatele 
poeziei textului se află poezia pur şi simplu, fără 
formă şi fără text". Această poezie naturală, care 
mai este prezentă in miturile eterne ale umanităţii 
(ceea ce se află în "spatele textului" in Oedipus 
de Sophocle, de exemplu) şi în magia primitivilor, 
trebuie reciştigată ; redescoperirea ei constituie 
premisa eliberării omului. Căci "noi nu sintem 
liberi , iar cerul ne poate cădea încă în cap. Iar 
teatrul există în primul rînd pentru a ne învăţa 
toate acestea"21. Pentru a atinge acest scop, 
teatrul trebuie să părăsească scena, să iasă in 
stradă, în mijlocul mulţimii. El trebuie să şocheze 
puternic şi să distrugă suficienţa conştiinţei şi 
inconştientului : 

"[un Veatru] în care imagini f.iziC'e violente zdrun­
cină şi hipnotizează sensibilitatea spectatorului, 
cuprins de teatru ca de vîrtejul unor forţe supe­
rioare"22. 

u Antonin Artaud,  Le TMâtre et son double, Paris , 
Gallimard , 19M, p. 113 ,  124 ,  123 ,  119 ,  129  (scrisă in 1 933).  
• 

12 Op. cit. , p. 126 .  

497 



Chiar în epoca în care scria Art:').ud , " forţele 
superioare" erau de un cu totul alt tip şi cuprin­
deau omul nu pentru a-l elibera, ci mai curînd 
pentru a-l înrobi şi a-l distruge mai eficient. Iar 
astăzi ce limbaj , ce imagini ar putea zdruncina 
minţile şi trupurile care coexistă liniştite cu geno­
cidul , tortura şi otrava (şi chiar profită de pe urma 
lor) ? 23. Iar dacă Artaud doreşte o "sonorizare 
constantă" , sunete , zgomote şi ţipete , mai întîi 
pentru vibraţia lor şi apoi pentru ceea ce ele repre­
zintă24, eu întreb : nu s-a familiarizat auzul , chiar 
cel "natural" al străzii, cu zgomotul violent, cu 
strigătele care constituie acompaniamentul coti­
dian al comunicaţiilor de masă, sporturilor, 
şoselelor, locurilor de recreaţie ? Ele nu anulează 
familiaritatea opresivă cu distrugerea, ci o re­
produc. 

Scriitorul german Peter Handke înfiera "die 
ekelhafte Unwahrheit von Ernsthaftigkeiten in 
Spielraum" (neadevărul respingător al seriozităţii 
în teatru)25• Acest rechizitoriu nu este o încercare 
de a menţine politica în afara teatrului , ci de a 
indica forma care o poate exprima. Rechizitoriul 
nu se poate referi Ia tragedia greacă, Ia Shakes­
peare , Racine, Kleist, Ibsen, Brecht, Beckett : Ia 
ei , datorită formei estetice, "piesa" creează uni­
versul ei propriu de "seriozitate" ,  care nu este cel 
al realităţii date, ci mai curînd negarea lui. Dar 
el priveşte teatrul de guerila de astăzi : aici este o 
contradictia in adjecto ; este vorba de ceva total 
diferit de teatrul chinez (anterior sau ulterior 
marelui marş) ,  unde teatrul nu făcea parte dintr-un 
"univers al piesei" , ci participa la revoluţie ca 
proces actual şi stabilea, ca un episod, identitatea 
dintre actori şi luptători , unitatea spaţiului piesei 
şi a spaţiului revoluţiei. 

"Teatrul viu" (lifJing Theatre) poate servi ca 
exemplu de căutare ce se întoarce împotriva ei 

23 Ibid. 
2' Op. cit . ,  p .  124.  
25 Citat în Yark Karsunke, Die Strasse und das Theater, 

în Kursbuch, 20,  p .  6 7 .  

498 



înşăşi26• El încearcă sistematic să realizeze unitatea 
dintre teatru şi revoluţie , dintre piesă şi luptă, 
dintre eliberarea trupească şi cea spirituală, dintre 
schimbarea intimă a individului şi cea socială. 
Dar această uniune îmbracă haina misticismului :  
" Kabala, învăţătura tantrică şi hasidică, 1 Ching 
si alte surse" .  Amestecul dintre marxism si misti­
�ism, dintre Lenin şi Dr. R. Laing nu este 'posibil ; 
el alterează mesajul politic. Eliberarea trupului, 
revoluţia sexuală, devenită un ritual ce trebuie 
realizat ("ritul împreunării universale" ) ,  îşi pierde 
locul în revoluţia politică : dacă sexul este drumul 
către Dumnezeu, ordinea stabilită îl poate tolera 
şi in forme extreme. Revoluţia iubirii, revoluţia 
nonviolentă nu constituie o ameninţare serioasă ; 
indiferent care au fost forţele dominante, ele au 
putut intotdeauna să înfrunte forţele iubirii. Desu­
blimarea radicală care are loc în teatru, ca teatru, 
este o desublimare organizată, reglementată, 
jucată, care aproape că se transformă în contra­
riul ei* . 

Lipsa de adevăr este fatală în reprezentaţia 
directă, nesublimată. Caracterul "iluzoriu" al 
artei nu este abolit, ci dublat : actorii j oacă doar 
acţiunile pe care vor să le demonstreze, iar această 
acţiune însăşi este ireală, j oc.  

Distincţia dintre o revoluţie internă a formei 
estetice şi distrugerea ei , dintre sinceritatea auten­
tică şi cea contrafăcută (distincţie bazată pe 
tensiunea dintre artă şi realitate) a fost decisivă 
şi pentru dezvoltarea (şi funcţia) "muzicii vii" 

26 Vezi Paradise Now, Creaţia colectivă a teatrului viu , 
consemnată de Judith Melina şi Julian Beck, New York, 
Random House, 1 9 7 1 .  

* ln vara anului 19 71 ,  grupul Living Theatre, care juca· 
se in Brazilia în faţa oropsiţilor vieţii ,  a fost încarcerat. 
Acolo, în mijlocul terorii, care constituie viaţa poporului 
şi care exclude orice integrare în ordinea stabilită, chiar 
ş i piesa unei eliberări mistificata a părut o ameninţare. 
î mi exprim solidaritatea cu Judith Melina şi Julian Beck 
şi grupul lor ; critica mea este fraternă, căci ducem aceeaşi 
luptă. 

499 



(lifJing music} , "muzicii naturale".  Este ca şi 
cum revoluţia culturală ar fi împlinit cerinţa lui 
Artaud ca muzica, într-un sens literal , să mişte 
trupul , conducînd astfel natura la revoltă. Această 
"muzică a vieţii" (life music) are , intr-adevăr, 
o bază reală : muzica neagră ca strigăt şi cîntec al 
sclavilor şi ghetourilor*. In această muzică, 
viaţa şi moartea bărbaţilor şi femeilor negre sînt 
retrăite : muzica este trup ; forma estetică este 
"gestul" durerii , tristeţii, acuzării. Prin preluarea 
de către albi s-a produs o schimbare importantă : 
"rockul" alb este ceea ce modelul lui negru nu 
este , adică spectacol. Acum strigătul şi ţipătul , 
saltul şi mimica se desfăşoară intr-un spaţiu 
artificial , organizat ; ele sînt orie ntate spre un 
aud itoriu (simpatetic) ;  ceea ce făcea parte din 
permanenţa vieţii devine acum un concert, un 
fes tival , un disc posibil. " Grupul" devine o entitate 
fixă ( fJerdinglicht) , absorbind indivizii ; el este 
"totalitar" prin modul ia care înăbuşă conştiinţa 
individuală şi mobilizează un inconştient colectiv 
care rămîne fără fundament social . 

Pierzîndu-şi forţa de şoc, această muzică tinde 
spre masificare : ascultătorii şi coparticipanţii 
auditoriului sînt mase antrenate în spectacol , în 
reprezentaţie. 

* Pierre Lere analizează dialectica muzicii negre in 
articolul său Free Jazz: Evolution ou Revolution : " . . .  Li­
bertatea formelor mu zicale reprezintă doar expresia este­
tică a dorin ţei de l ibertate socială. Depăşind cadrul tona! 
al temei , muzicianul se situează pe pozi ţia libertăţii. A ceas l ă  
căutare a l ibertăţii este transpusă în muzicali tatea atonală, 
ea defineşte un climat mod a! unde negrul exprimă o 
nouă ordine. Linia melodică devine med iul de comunicare 
între o ordine iniţială,  care este repud iată, şi o ordine fina­
lă ,  sperată.  Posesia frustrantă a celei dintîi îmb inată cu 
atingerea eli berato are a celei de-a d oua realizează o rup t ură 
în ţesătura armonici , ruptură care face posib ilă o estetică 
a slrigă tului (esthtitique du cri) . Acest str igăt, elementul 
sonor caracteristic al «muzic i i  l ibere>> , n3scut d intr-o ten­
s iune exasperantă, anunţă ruptura cu ordinea albă consti ­
tuită şi exprimă vio lenţa promotoare a unei ord i ni noi, 
negre" (Revue d'Esth!itique, voi. 8 - 4 ,  1 9 7 0 ,  p. 320,  3 2 1 } .  

500 



Este adevărat că in acest spectacol publicul 
participă activ : muzica le mişcă trupurile ,  îi face 
"naturali" . Dar electri zarea lor (la propriu) se 
manifestă adesea ca isterie .  Forţa agresivă a 
ritmului monoton repetat la infinit (ale cărui va­
riaţiuni nu trimit spre o altă dimensiune a muzicii ) ,  
disonanţele abrutizante, distorsiunile stereotipe,  
sclerozate, nivelul zgomotului în general nu 
reprezintă toate acestea forţa frustraţiei ?* Iar 
gesturile corespunzăLoare, răsucirea (twistul ) şi 
scut urarea ( shakul ) trupurilor, care se ating rareori 
(dacă se ating) cu adevărat, par a fi un mers pe 
loc ,  e le  nu conduc decît  la constituirea unei mase 
gata să se disperseze. Această muzică este, în sens 
propriu, imitaţ ie, mimesis al agresiunii efective ; 
ea este , dealtfel , un alt fel de catharsis - terapie de  
grup care suspendă temporar inhibările. In acest 
fel , eliberarea rămîne o problemă particulară a 
fiecăruia. 

VII  

Tensiunea dintre artă ş i  revoluţi e pare hed uc­
tibilă. Arta însăşi , de fap t, nu poate schimba 
realitatea ;  arta nu se poate subordona cerinţelor 
concrete ale revoluţiei fără a se nega pe sine. Dar 
arta poate să-şi ia, şi î şi ia, subiectele şi chiar forma 
din mişcarea revoluţionară predominantă la un 
moment dat, căci revoluţia este substanţa artei . 
Substanţa istorică a artei se afirmă în toate formele 
de alienare ; ea exclude ideea că astăzi redobindirea 
formei estetice ar putea însemna reînvj erea clasi­
cismului, a romantismului sau a oricărei alte forme 
tradiţionale. Analiza realităţii sociale nu ar putea 
furniza oare indicaţii privitoare la formele artei 

* Frustraţia pe care o presupune agresiunea zgomotului 
este revelată foarte clar de Grace Slick din formaţia " Jef­
ferson Airplane" în declaraţia făcută în New York Times 
Magazine, October, 1 8 ,  1 97 0 :  " Scopul nostru în viaţă ­
spune Grace , cu toată seriozitatea - este de a cînta 
tot mai tare". 

501 



care să corespundă potenţialului revoluţionar al 
lumii contemporane ? 

După Adorno, caracterului total al represiunii 
şi administrării arta îi răspunde printr-o alienare 
totală. Muzica înalt intelectuală, constructivistă şi , 
totodată, spontan lipsită de formă a lui J ohn 
Cage, Stockhausen, Pierre Boulez poate constitui 
un exemplu limită. 

Dar oare acest efort a atins punctul unei impo­
sibile întoarceri, cu alte cuvinte, punctul în care 
opera părăseşte dimensiunea alienării , a negaţiei 
şi contradicţiei care deţin formă, şi se transformă 
intr-un joc de sunete , intr-un joc al limbajului, 
inofensiv şi fără angajare,  şoc care nu mai şochează 
şi care astfel se autoanulează ? 

Literatura radicală, care vorbeşte cu o fran­
cheţe şi semispontaneitate lipsite de formă, 
pierde odată cu forma estetică şi conţinutul poli­
tic, în timp ce acest conţinut erupe în poemele 
cele mai in-formale ale lui Alian Ginsberg şi Fer­
linghetti. Actul de acuzare cel mai radical şi cel 
mai nealterat şi-a găsit expresia într-o operă care , 
tocmai datorită radicalismului ei, cade în afara 
sferei politicului : opera lui Samuel Beckett ; aici 
nu există speranţă care să poată fi tradusă în 
termeni politici, forma estetică exclude orice 
compromis ; rămîne literatura ca literatură care 
nu poartă decit un singur mesaj : a pune capăt 
stării de lucruri existente. La fel , revoluţia se 
află mai curînd în lirica cea mai desăvîrşită a lui 
Bertolt Brecht decît în piesele sale politice şi în 
Wozzek de Alban Berg decît in opera antifascistă 
contemporană. 

Antiarta este efemeră, iar forma renaşte. Odată 
cu ea găsim o nouă expresie a calităţilor subversive 
inerente dimensiunii estetice, în special frumu­
seţea ca întruchipare sensibilă a ideii de libertate. 
Incîntarea produsă de frumuseţe şi oroarea pro-

502 



dusă de politică. Brecht a sintetizat această stare 
în cinci versuri : 

ln mine se luptă 
Încîntarea produsă de mărul în floare 
Şi oroarea produsă de un discurs al lui Hitler. 
Dintre ele , doar ultima mă sileşte 
Să mă aşez la masa mea de lucru. 

Imaginea pomului rămîne prezentă în poem, 
care este "impus" de un discurs al lui Hitler. 
Oroarea a ceea ce este declanşează creaţia, este 
originea poemului care celebrează frumuseţea 
unui măr înflorit. Dimensiunea politică rămîne 
în legătură cu dimensiunea estetică, care, la 
rîndul ei, îşi asumă o valoare politică. Aceasta 
nu se întîmplă doar în opera lui Brecht (care 
trece acum drept un "clasic" ) ,  dar şi în unele 
cîntece de protest radicale de astăzi sau de ieri , 
în special în lirica şi muzica lui Bob Dylan. Fru­
museţea se intoarce ,  "sufletul" se întoarce : dar 
nu cea întîlnită în produsele alimentare şi "pe 
gheaţă"* ,  ci vechea frumuseţe reprimată, cea a 
liedului, a melodiei : cantabile. Ea devine forma 
unui conţinut subversiv, dar nu ca o reînviere 
artificială, ci ca o "întoarcere a refulatului" .  
Muzica, în  dezvoltarea ei , aduce cîntecul în punc­
tul revoltei, unde vocea, prin cuvinte şi intensi­
tate , întrerupe melodia, cîntecul şi se transformă 
în strigăt, ţipăt. 

Unitatea artei si revolutiei în dimensiunea este­
tică** ,  în arta îns'ăşi. Artă care a devenit capabilă oiJ 

* După titlul cărţii lui Eldridge Cleaver Soul on ice. 
- Nota trad. 

** Este suficient să citim cîteva din poeziile autentice 
ale activiştilor tineri (sau vechilor activişti) pentru a ne 
da seama cum poezia rămînînd poezie poate avea şi astăzi 
un caracter politic. Aceste poezii de dragoste sînt politice 
ca poezii de dragoste : nu acolo unde ele sînt desublimate 
conform modei , eliberări verbale ale sexualităţii , ci, dim­
potrivă, acolo unde energia erotică găseşte o expresie 
sublima tă, poetică ; limbajul poetic devine protest împotriva 
condiţiei bărbaţilor şi femeilor care iubesc tn această 
societate. Dimpotrivă, unitatea dintre iubire şi subver-

503 



să fie politică chiar în absenţa totuli:i (aparentă 
numai) a unui conţinut politic, und e nu rămîne 
nimic altceva decît poezia - despre ce ? Brecht 
realizează miracolul de a exprima inexprimabilul 
cu ajutorul celui mai simplu limbaj obişnuit : 
poezia evocă, doar pentru o clipă, imaginea unei 
lumi eliberate, a unei naturi eliberate : 

Die Liebenden 

Sieh jene Kraniche in grossem Bogen ! 
Die Wolken, welche ihnen beigegeben, 
Zogen mit ihnen schon, als sie entrlogen 
Aus einem Lebcn in ein anderes Leben. 
In gleicher H ohe und mit gleicher Eile 
Scheinen sie alle beide nur daneben. 
Dass so der Kranich mit der Wolke teile 
Den schonen Himmel , den sie kurz befliegen 
Dass also keiner lânger hier verweile 
Und keines andres sehe als das Wiegen 
Des andern in dem Wind , den beide spiiren 
Die jetzt im Fluge beieinander liegen 
So mag der Wind sie in das Nichts entfiihren 
Wenn sie nur nicht vergehen und sich bleiben 
So lange kann sie beide nichts beriihren 
So lange kann man sie von jedem Ort vertreiben 
W o Regen drohen oder Schiisse schallen 
So under Sonn und Monds wenig verschiedenen 

Scheiben 
:Fliegen sie hin , einander ganz verfallen . 
Wohin , ihr? - Nirgend hin . - Von wem davon ? 

Von allen . 
Ihr fragt, wie lange sind sie schon beisammen?  
Seit kurzem. - Und werden sie sich trennen? 

- Bal d .  
So scheint die Liebe Liebenden ein Halt .  

siune, eliberarea socială pe care o implică Erosul , se pierde 
atunci cînd l imbajul poetic este abandonat în favoarea 
limbajului porno versificat (sau pseudoversificat ) .  Ceea 
ce se numeşte pornografia există in realitate : publicitate 
bazată pe sex ,  propagandă cu aj u torul u nui Eros exhi­
biţionist , comercializabil . Astăzi au valoare de schimb 
limbajul porno şi fotografia sexy pe hîrtie lucioasă, nu 
poezia de dragoste romantică. 

50� 



1 11dragostilii 

Priviţi la stolul de cocori, In zare !  
Sus, nourii ce-i prejmuiesc, plutind, 
Cu ei din prima clipă-au prins să zboare. 
O viaţă nouă parcă năzuind. 
In ritm frăţesc, pe-aceeaşi înălţime 
Cocori şi nouri zboară-alături şi 
Meleagurile-albastre şi sublime 
Cu bunăvoie par a-şi împărţi. 
In timpul scurt, cit taie-n zbor olatul ,  
Nu desluşesc acolo ,  in inalt,  
Decît prin vîntul molcom, legănatul 
Uşor, ce-ndeamnă trupul celuilalt. 
Ademeniţi de vînt, se pot trezi 
Deodată în neant - şi dacă-olaltă 
Rămîn, nu-i poate nimeni despărţi , 
Căci nu le pasă lumea cealaltă. 
Furtuni şi-mpuşcături dacă răsună, 
Poţi să-i alungi , doar pururi împreună. 
Şi-aşa, sub clar de lună şi sub soare, 
Se duc, nedespărţiţi , în depărtare. 
Spre ce liman vă duceţi? Unde anume? 
Niciunde ! Vă e frică? Da, de lume !27 

Imaginea eliberării este cea a zborului cocorilor, 
in inaltul cerului încintător, împreună cu norii 
care-i însoţesc : cerul şi norii le aparţin, fără ierar­
hie şi dominaţie. Imaginea eliberării rezidă in 
abilitatea lor de a fugi de locurile ameninţătoare : 
ploaia şi gloanţele. Ei se află în siguranţă atîta 
timp cît rămîn ei înşişi, deplin solidari. Imaginea 
este una disparentă : vîntul îi poate antrena in 
neant - ei ar rămîne încă in siguranţă, ei zboară 
dintr-o viaţă in cealaltă. Timpul însuşi nu mai 
contează :  cocorii s-au întîlnit cu puţin timp in 

27 B. Brecht,  Die Liebenden , în Gedichte, voi . I I ,  Frank­
furt, Suhrkamp, 1960, p. 210 .  Erich Kahler şi Theodor 
Adorno au pus In evidenţă semnificaţia acestui poem. Vezi 
Adorno Aesthetische Theorie, p. 123 .  -Nota autorului. Tra­
ducerea românească aparţine lui D .  Botez şi L. Iliescu. 
Vezi B. Brecht,  Versuri, Editura tineretului , 1964, p .  25.  
- Nota trad. 

505 



urmă şi se vor despărţi curînd. Spaţiul nu mai 
constituie o limită : ei zboară nicăieri şi fug de 
oricine , de tot. In final , iluzia : iubirea pare să 
confere durată, să cucerească timpul şi spaţiul , 
să evite distrugerea. Dar iluzia nu poate nega 
realitatea pe care o dublează : cocorii se află 
pe cerul lor, cu norii lor. Finalul neagă, totodată, 
iluzia, el insistă asupra realităţii, realizării ei. 
Această insistenţă rezidă în limbajul poeziei, 
care este proză devenită vers şi cîntec în mij locul 
brutalităţii şi corupţiei oraşului tentacular (Maha­
gonny) - în dialogul dintre o tîrfă şi un vagabond. 
Nu există un cuvînt în această poezie care să nu 
aparţină prozei. Dar aceste cuvinte sînt îmbinate 
în propoziţii sau fragmente de propoziţii care spun 
şi arată ceea ce limbajul obişnuit nu spune şi nu 
arată niciodată. Aparentele "procese-verbale" ,  
care lasă impresia că  descriu lucrurile şi mişcările 
aşa cum se prezintă percepţiei directe, se dovedesc 
a fi imagini a ceea ce depăşeşte orice percepţie 
directă : fuga în domeniul libertăţii care este, 
totodată, domeniul frumuseţii. 

Dar înregistrăm un fenomen ciudat : frumuseţea 
ca o calitate poate aparţine în egală măsură unei 
opere de Verdi şi unui cîntec de Bob Dylan, unei 
picturi de Ingres şi unei picturi de Picasso, unei 
propoziţii a lui Flaubert şi unei propoziţii a lui 
J ames J oyce, unui gest al ducesei de Guermantes 
şi unui gest al unei fete hippie ! Toate acestea au 
în comun, în opoziţie cu dezerotizarea plastică, 
expresia frumuseţii ca negare a lumii mărfurilor 
şi a performanţelor, atitudinilor, aparenţelor, 
gesturilor pe care ea le reclamă. 

Forma estetică va continua să se schimbe în 
concordanţă cu reuşita (sau eşecul ) practicii poli­
tice de construire a unei societăţi mai bune. In 
cazul cel mai fericit, ne putem imagina un univers 
comun al artei şi realităţii, dar în acest univers arta 
îşi va păstra transcendenţa. Probabil că oamenii 
nu vor vorbi şi scrie în versuri ; la prose du monde 
va continua să existe. "Sfîrşitul artei" poate fi 
conceput doar dacă oamenii nu mai sînt capabili 

506 



să distingă adevărul de fals, binele de rău, frumo­
sul de urit, prezentul de viitor. Acesta ar fi stadiul 
barbariei perfecte pe culmile civilizaţiei, iar un 
astfel de stadiu este istoriceşte posibil. 

Arta nu poate impiedica ascensiunea barbariei ; 
ea nu poate prin ea însăşi să păstreze deschis do­
meniul ei in şi impotriva societăţii. Conservarea 
şi dezvoltarea artei depind de lupta pentru abo­
lirea sistemului social care generează barbaria 
ca stadiul lui potenţial : forma potenţială a dez­
voltării lui. Destinul artei rămîne legat de revo­
luţie. In acest sens există , într-adevăr, o cerinţă 
internă a artei care il aduce pe artist pe baricade 
pentru a lupta alături de Comună, de revoluţia 
bolşevică, de revoluţiile chineză şi cubaneză, 
alături de orice revoluţie care deţine şansa istorică 
a eliberării. Dar, procedînd astfel , el părăseşte 
universul artei şi pătrunde in universul mai 
cuprinzător al practicii radicale, căruia arta ii 
aparţine ca o parte antagonică. 

VIII  

Revoluţia culturală contemporană pune din 
nou problema unei estetici marxiste. In secţiunile 
precedente am incercat să aduc o contribuţie la 
această estetică ;  o discuţie aprofundată ar necesita 
însă o altă carte. Totuşi o problemă specifică poate 
fi ridicată în acest context, şi anume cea referitoare 
la semnificaţia şi însăşi posibilitatea unei "lite­
raturi proletare" (sau literatură a clasei munci­
toare) .  In opinia mea, discuţia asupra acestui 
subiect nu s-a mai ridicat niciodată la nivelul teo­
retic pe care l-a avut in anii 20 şi la începutul 
anilor 30, nivel datorat in special controversei 
dintre Georg Lukăcs,  J ohannes R. Becher şi 
Andor Gabor, pe de o parte ,  şi Bertolt Brecht , 
Walter Benjamin, Hanns Eisler şi Ernst Bloch , 
pe de altă parte. Discuţia purtată în acea perioadă 
este prezentată şi reexaminată în excelenta carte 

507 



a Helgei Gallas Marxist ische Litcraturtheorie* 
(Neuwied , Luchterhand , 197 1 ) .  

Toţi protagoniştii acceptă ideea că  arta (dis­
cuţia este dedicată în special literaturii) este de­
terminată în "conţinutul ei de adevăr" , ca şi în 
forma ei , de poziţia de clasă a autorului (desigur, 
nu în sensul simplist al poziţiei lui personale şi 
al conştiinţei lui , ci în sensul corespondenţei obiec­
tive a operei lui cu poziţia materială şi ideolo­
gică a unei clase) .  Concluzia acestei discuţii este 
că în stadiul istoric în care doar poziţia proleta­
riatului face cu putinţă înţ,elegerea totalităţii 
procesului social , precum şi a necesităţii şi direc­
ţiei schimbării radicale (surprinderea "adevă­
rului" ) ,  doar o literatură proletară poate înde­
plini funcţia progresistă a artei şi poate dezvolta 
o conştiinţă revoluţionară - armă indispensa­
bilă în lupta de clasă. 

Poate o astfel de literatură să folosească for­
mele tradiţionale ale artei sau trebuie să dez­
volte noi forme si tehnici ? Acesta este obiectul 
controversei : în timp ce Lukacs (şi odată cu el 
linia comunistă "oficială" ) insistă asupra validi­
tăţii tradiţiei (reconsiderată) , în special m arele 
roman realist din secolul al XIX-lea, Brecht cere 
forme radical diferite (cum ar fi teatrul epic ) ,  
iar Benjamin propune trecerea de la forma artei 
la expresii tehnice noi , cum ar fi filmul , opunînd 
"formele maj ore , închise formelor minore , des­
chise".  

Intr-un sens , confruntarea dintre formele în­
chise şi formele deschise pare să nu mai cores­
pundă stadiului actual al problemei : comparate 
cu antiarta contemporană, formele deschise ale 
lui Brecht apar ca literatură "tradiţională". Pro­
blema rezidă mai curînd în conceptul fundamen­
tal al unei f!iziuni proletare despre lume, care, 
datorită caracterului ei de clasă (particular) , 
constituie adevărul pe care arta trebuie să-I co-

* Teoria marxistă a literaturii.  - Nota trad. 

508 



munice dacă vrea să fie artă autentică. Această 
teorie "presupune existenţa unei viziuni prole­
tare asupra lumii. Dar tocmai această presupu­
nere nu rezistă unui examen atent" 28• 

Aceasta este o constatare de fapt şi un punct 
de vedere teoretic. Dacă termenul "viziune pro­
letară asupra lumii" desemnează concepţia pre­
dominantă în rîndurile clasei muncitoare , atunci 
în ţările capitaliste avansate această concepţie 
este împărtăşită de pături largi aparţinînd altor 
clase , în special claselor de mij loc. ( In limbajul 
marxist ritualizat ,  aceasta ar fi numită conşti­
inţă mic burgheză reformistă. ) Dacă termenul 
desemnează conştiinţa reiJoluţ ionară (!atentă sau 
actuală} , atunci ea nu este astăzi specific sau 
predominant "proletară" _;__ nu numai pentru 
că revoluţia împotriva capitalismului monopo­
list total este mai mult şi altceva decît o revolu­
ţie proletară, dar şi pentru că condiţiile , per­
spectivele şi scopurile ei nu pot fi formulate adec­
vat în termenii revoluţiei proletare. Iar dacă 
această revoluţie trebuie să fie prezentă (într-o 
formă oarecare) ca un scop în literatură, o astfel 
de literatură nu poate fi tipic proletară. 

Cel puţin aceasta este concluzia sugerată de 
teoria lui Marx. Reamintesc din nou dialectica 
universalului şi particularului în conceptul pro­
letariatului : ca o clasă a societăţii capitaliste, 
interesul ei particular (propria ei eliberare) con­
stituie , totodată, un interes general : ea nu se poate 
elibera pe sine fără să se desfiinţeze ca clasă, 
precum şi celelalte clase. Acesta nu este un "i­
deal" ,  ci însăşi dinamica revoluţiei socialiste. 
De aici decurge că scopurile proletariatului ca 
clasă reiJoluţ ionară sînt autotranscendente : ră­
mînînd scopuri concrete, istorice , ele depăşesc, 
prin conţinutul lor de clasă, conţinutul de clasă 
specific. Iar dacă o astfel de transcendenţă re­
prezintă calitatea esenţială a oricărei arte, ur­
mează că scopurile revoluţiei pot fi exprimate 

2� Gallas, op . cit. , p. 73 .  

509 



de arta burgheză sau de orice altă formă a artei. 
Faptul că Marx a avut un gust conservator re­
lativ la artă şi că atît Troţki cît şi Lenin au 
criticat conceptul de "cultură proletară"29 pare 
să fie mai mult decît o chestiune de preferinţă 
personală. 

Prin urmare nu este un paradox sau o excep­
ţie faptul că chiar conţinuturi specific proletare 
apar în "literatura burgheză". Adesea ele sint 
însoţite de un fel de revoluţie lingvistică ce în­
locuieşte limbajul clasei dominante prin cel al 
proletariatului , fără a distruge forma tradiţio­
nală (a  romanului, a dramei) .  Sau, invers, con­
ţinutul revoluţionar proletar este exprimat în 
limbajul "superior" , stilizat al poeziei (tradiţio­
nale) ca în Opera de trei parale şi Mahagonny ale 
lui Brecht, sau ca în proza "artistică" din Gali­
lei al aceluiaşi autor. 

Partizanii unei literaturi specific proletare au 
încercat să salveze acest concept prin stabilirea 
unui criteriu de discriminare care să permită 
respingerea radicalilor burghezi "reformişti" , şi 
anume apariţia în operă a legilor fundamentale 
care guvernează societatea capitalistă. Lukacs 
însuşi transformă acest criteriu în mijlocul de 
identificare al literaturii autentic revoluţionare. 
Dar tocmai această cerinţă violentează natura 
artei. Structura şi dinamica societăţii nu-şi pot 
găsi niciodată expresia sensibilă, estetică : ele 
sînt, in teoria lui Marx , esenţa din spatele apa­
renţei care poate fi dezvăluită doar prin analiză 
ştiinţifică şi  formulată doar în termenii unei ast­
fel de analize. "Forma deschisă" nu poate trece 
peste prăpastia dintre adevărul ştiinţific şi apa­
renţa lui estetică. Introducerea în piesă sau ro­
man a montajului , documentelor, reportajului 
poate deveni (ca la Brecht) o parte esenţială a 
formei estetice , însă doar o parte subordonată. 

Intr-adevăr, arta poate deveni o armă în lupta 
de clasă prin promovarea schimbării în conşti-

20 Op.  cit . ,  p. 210. 

510 



inţa dominantă. Totuşi cazurile in care există 
o corelaţie transparentă intre respectiva conşti­
inţă de clasă şi opera de artă sint extrem de 
rare (Moliere , Beaumarchais, Defoe) .  Datorită 
calităţii subversive care-i este proprie, arta este 
asociată cu conştiinţa revoluţionară, dar in mă­
sura în care conştiinţa predominantă in rîndu­
rile unei clase este afirmativă, integrată, tocită 
arta revoluţionară i se va opune. Acolo unde 
proletariatul este nonrevoluţionar, literatura 
revoluţionară nu va fi o literatură proletară. Ea 
nu poate fi "ancorată" in conştiinţa predomi­
nantă (nonrevoluţionară) ; doar ruptura, saltul 
pot preveni reapariţia conştiinţei "false" intr-o 
societate socialistă. 

Erorile ca,re sînt asociate conceptului de lite­
ratură revoluţionară sînt agravate de revoluţia 
culturală de azi. Antiintelectualismul agresiv 
al campionilor Noii stingi generează cerinţa unei 
literaturi a clasei muncitoare care să exprime 
interesele şi "emoţiile" actuale ale muncitorilor. 
De exemplu : "Pontifii intelectuali ai stingii" 
sînt blamaţi pentru "estetica lor revoluţionară" , 
iar o "anumită categorie de exegeţi" este trasă 
la răspundere pentru că este mai "expertă in cîn­
tărirea celor mai fine nuanţe ale unui cuvint, 
în loc să fie angajată în procesul revoluţionar"30• 
Antiintelectualismul arhaic are oroare de ideea 
că primul aspect poate fi o parte esenţială a 
celui de-al doilea, parte a transpunerii lumii 
într-un nou limbaj care să comunice revendi­
cările radical noi ale eliberării. 

Astfel de purtători de cuvint ai ideologiei pro­
letare critică revoluţia culturală ca "un amuza­
ment al clasei de mij loc" .  Pe culmea filistinis­
mului, ei merg pînă la a proclama că această 
revoluţie va "căpăta un sens" doar "cînd va in­
cepe să inţeleagă semnificaţia culturală reală 
pe care o are o maşină de spălat, de exemplu, 
pentru o familie de muncitori cu copii mici".  In 

80 lrvin Silber, in Guardian, December 1 3 ,  1969. 

5 1 1  



acelaşi spirit, ei cer "artiştilor acestei revoluţii 
să capteze emoţiile acestei familii in ziua in care, 
după luni de discuţii şi planuri in jurul cumpă­
rării ei, maşina le este livrată"31. 

Această cerinţă este reacţionară nu numai din 
punct de vedere estetic, ci şi din punct de ve­
dere politic. Nu emoţiile familiei de muncitori 
sint retrograde, ci ideea de a le transforma intr-un 
criteriu al literaturii autentic radicale şi so­
cialiste : ceea ce este proclamat pivot al unei cul­
turi revoluţionare , noi , nu este decit adaptare 
la cultura existentă. 

Desigur, revoluţia culturală trebuie să recu­
noască şi să submineze această atmosferă a că­
minului muncitoresc, dar acest scop nu poate fi 
realizat prin "captarea" emoţiilor trezite de li­
vrarea maşinii de spălat. Dimpotrivă, o astfel 
de empatie perpetuează "atmosfera" dominantă. 

Identificarea conceptului de literatură revo­
luţionară cu cel de literatură proletară rămine 
discutabilă chiar dacă acesta este curăţat de 
"captarea" emoţiilor dominante şi pus in legă­
tură cu conştiinţa cea mai avansată a clasei mun­
citoare. Ea ar fi o conştiinţă politică caracteris­
tică doar pentru o minoritate a clasei munci­
toare. Dacă arta şi literatura ar reflecta o astfel 
de conştiinţă avansată, ele ar trebui să exprime 
condiţiile actuale ale luptei de clasă şi perspec­
tivele subminării sistemului capitalist. Dar toc­
mai aceste conţinuturi politice brutale militează 
impotriva transfigurării lor estetice - de unde 
obiecţia valabilă impotriva "artei pure". Totuşi 
aceste conţinuturi se opun, de asemenea, unei 
transpuneri mai puţin pure in artă, adică unei 
arte care evocă concreteţea vieţii şi practicii 
cotidiene. Pe acest temei , Lukăcs a criticat un 
roman muncitoresc reprezentativ al timpului : 
personajele acestui roman foloseau acasă, la 

�1 lrvin Silber, tn  Guardian, December 6 ,  1 9 6 9 ,  p .  1 7 .  

512 



ema, limbajul unui delegat la un congres al 
partidului32• 

O literatură revoluţionară in care clasa mun­
citoare să fie subiect-obiect şi care să fie moşte­
nitorul istoric, negaţia perfectă a "literaturii 
burgheze" este încă de domeniul viitorului. 

Dar ceea ce este adevărat pentru conceptul 
de artă revoluţionară relativ la clasa muncitoare 
din ţările capitaliste avansate nu se aplică la si­
tuaţia minorităţilor rasiale din aceste ţări sau 
a maselor lumii a treia. Am vorbit despre o mu­
zică neagră ; există, de asemenea, o literatură 
neagră, în special o poezie neagră, care poate fi 
numită fără rezerve revoluţionară : ea este re­
beliune totală exprimată într-o formă estetică. 
Ea nu este o literatură de "clasă" , iar conţinutul 
ei particular este, totodată, unul universal : ceea 
ce este in joc  în situaţia specifică a minorităţi­
lor rasiale oprimate este nevoia cea mai gene­
rală, şi anume cea legată de însăşi existenţa in­
dividului şi a grupului său ca fiinţe umane. Ori­
cît de pronunţat ar fi caracterul politic al unui 
asemenea conţinut, el nu se opune formelor tra­
diţionale. 

32 Gallas, op. cit . ,  p. 1 21 .  TJn comunist participant la 
discuţie remarca, pe bună dreptate , că in acest caz trebuie 
să spunem lucrurilor pe nume şi să nu vorbim de artă 
sau literatură, ci de propagandă. 



TEORIE ŞI  PRACTICĂ* 

Prin "teorie" înţeleg teoria lui Marx , iar prin 
"practică" , practica ce transformă lumea (în sen­
sul celei de-a unsprezecea teze asupra lui Feuer­
bach).  

Teoria şi practica nu se află niciodată intr-o 
unitate nemijlocită (atunci teoria şi strategia ar 
coincide) .  Tensiunea, chiar conflictul cu prac­
tica ţin de esenţa teoriei , se întemeiază pe în­
săşi structura ei : 

1 )  Teoria are un caracter anticipativ, critic. 
Pe baza analizei societăţii date, teoria proiec­
tează, schiţează practica posibilă. Acesta este 
a priori-ul istoric al teoriei. 

2)  Teoria determină generalul în particular ; 
ea ridică fenomenele nemijlocite , concrete ale 
societăţii date la conceptul lor şi surprinde ten­
dinţele care la nivelul practicii pot fi deviate 
şi blocate . In aceasta rezidă caracterul abstract 
al teoriei ; ea face abstracţie de realitatea misti­
ficată, de experienţa deformată. 

Pe de altă parte ,  teoria are baza ei  empirică 
indispensabilă : 

- tendinţele şi condiţiile schimbării descifrate 
de ea trebuie să se manifeste în societatea 
dată. Cu cît această manifestare este mai puţin 

• Textul constituie forma re văzută si extinsă de Marcuse 
a unei conferinţe pe care a ţinut-o în 1 974  la Frankfurt 
pe Main. Apărută în volumul Zeit-Messungen, Suhrkamp 
Verlag, Frankfurt a.M. , 1975 . 

5 1 4  



evidentă, cu atît teoria este mai abstractă. Dar 
acest caracter abstract nu transformă teoria în 
ideologie , în conştiinţă falsă, atît timp cit absenţa 
(aparentă sau faptică) a forţelor revoluţionare 
reale poate fi întemeiată, anticipată, derivată, -
în analiza întregului social - pornind de la 
conceptele ei. 

Relaţia tensională dintre teorie şi practică 
este exprimată in structura teoriei prin distinc­
ţia între tendinţa fundamentală şi contratendin­
tele dezvoltării si anume astfel incit contraten­
dinţele să fie d;riCJabile din tendinţa fundamen­
tală şi nu adăugate din afară teoriei (ca o adec­
vare ex-post la fapte) , iar tendinţa fundamentală 
să rămînă dominantă faţă de toate contraten­
dinţele. 

Astăzi tendinţa fundamentală constă în dina­
mica internă a capitalismului care conduce la 
prăbuşire ,  în pofida contratendinţelor şi în aceste 
contratendinţe, care sînt imperialismul, neocolo­
nialismul, fascismul, capitalismul monopolist şi 
de stat. 

Absolutizarea tendinţei de prăbuşire ar însemna 
o grosolană reificare a conceptului lui Marx. 
Şi ca tendinţă fundamentală ea conţine factorul 
subiectiCJ : practica. Forţa ei revoluţionară poate 
fi înfrîntă şi atunci prăbuşirii capitalismului i-ar 
urma o stare de barbarie in care dominatia teh­
nică a forţelor productive ar face cu putinţă 
sclavia îndestulată sub un control total pe spi­
narea grupelor de populaţii "străine" care flă­
mînzesc. 

Dialectica tendinţei fundam�ntale este activă 
nu numai în condiţiile obiectiCJe ale schimbării , 
ci şi in subiectul practicii transformatoare : clasa 
muncitoare. In ţările capitaliste cele mai dez­
voltate ea nu este revoluţionară ; nu numai în 
sensul unei absenţe "temporare" a conştiinţei re­
voluţionare , ci şi prin gradul integrării nevoi­
lor şi aspiraţiilor, în majoritatea sa ea nu mai 
este "negaţie determinată" .  Partidele ei de masă se 

5 1 5  



autodefinesc ca "parti de l'ordre" şi constată că 
trecerea la socialism nu se află la ordinea zilei. 

De fapt atitudinea clasei muncitoare din ţă­
rile capitalismului monopolist nu mai poate fi 
explicată în mod tradiţional prin absenţa con­
ştiinţei vevoluţionare , aşa incit sarcina partidu­
lui revoluţionar sau a avangardei lui să constea, 
in situaţia dată, în dezvoltarea de la "in sine" 
la "pentru sine" .  Dezvoltarea conştiinţei revo­
luţionare este o dimensiune a existenţei sociale. 
Integrarea clasei muncitoare se realizează as­
tăzi pe baza materială creată de capitalismul mo­
nopolist. Tocmai această bază este aceea care 
a transformat clasa muncitoare , şi nu numai sub 
raportul conştiinţei. Iar in ceea ce priveşte con­
ştiinţa, existenţa socială este aceea care in capi­
talismul tîrziu ii blochează dezvoltarea. Ince­
pind cu epoca laissez-faire şi  terminind cu capi­
talismul monopolist, tendinţa fundamentală ră­
mîne predominantă , clasa muncitoare rămîne 
subiectul transformării radicale ; dar această clasă 
nu mai este proletariatul lui Marx, iar mobi­
lurile şi scopurile practicii revoluţionare nu mai 
sint cele ale perioadei anterioare. 

Clasa muncitoare rămîne subiectul social al 
schimbării atîta timp cît reproducţia materială 
a intregului depinde de ea, atîta timp c ît clasa 
dominantă care controlează producţia depinde 
de ea şi atîta timp cît procesul de producţie este 
totodată reproducţia exploatării ei. Insă in ca­
drul acestei structuri a dominaţiei (şi sub impe­
riul dezvoltării producţiei capitaliste însăşi) se 
t ransformă compoziţia socială şi întrebuinţarea 
forţei de muncă, precum şi necesităţile clasei 
muncitoare , aşa încît această transformare in­
dică noi posibilităţi şi scopuri istorice ale tre­
cerii la socialism şi ale socialismului însuşi. 

Aici amintesc doar un aspect al transformă­
rii bazei revoluţiei posibile in ţările industriale 

516 



cele mai dezvoltate : baza extinsă a exploatării 
şi urmările ei imediate*. 

Participarea crescîndă a grupei white collar** 
şi  a muncii intelectuale la procesul de producţie 
şi creşterea importanţei serviciilor (extinderea 
continuă a sectorului terţiar al economiei ) au 
dus la pătrunderea unor mari pături ale clase­
lor de mij loc în clasa muncitoare*** .  Această 
tendinţă nu s-a manifestat ca proletarizare. Fo­
losirea tot mai intensă a tehnicii şi a şLiinţei pen­
tru sporirea productivităţii muncii a dus la o 
mare creştere a lumii mărfurilor şi a făcut posi­
bilă producerea de noi necesităţi şi sa t.isfacerea 

* Din l iteratura care a devenit aproape de necuprins 
trimit la : Stanley Aronowitz,  False Promises. The Shaping 
of American Workingclass Consciousness (New York, Mc 
Graw Hil l ,  1 9 7 3 ) ; Daniel Bei i ,  The Coming of Post-Indus­
trial Society (New York, Basic Books ,  197 1 ) ; Norman 
Birnbaum ,  The Crisis of Industrial Society (New York, 
Oxford Un . Press , 1969 ) ; H arry Bravermann , Labor and 
Monopoly Capital . The Degradation of Work in the Twen­
tieth Century (New York, Monthly Review, 1 97r. ) ; Joseph 
M. Gillman, Prosperity in Crisis (Marzani and Munseii ,  
1 965) ; Seymour Melman,  Pentagon Capitalism (New York, 
Mc Graw Hil l ,  1970 ) ; Work in America. Report to the 
Secretary of Ilealth, Education and Welfare (Cambridge, 
MIT Press, 1972 ) .  

**  Gulere albe. - N. trad. 
***  Statisticile următoare sînt citate după Daniel 

Beii (p. 1 3 1 ,  1 3 3 )  şi Work in America (p. 21 - 22 ) .  
Muncitori ş i  salariaţi : 
în jurul lui 1 850 : mai puţin de 50 % din populaţia activă. 
" " " 1 950 : " " de 80 o/0 " " " 
" " " 1970 : " " de 90o/0 " " " 

Numărul "liber-profesioniştilor" a scăzut de la 1 8 %  în 
anul 1 950, la 9% în anul 1 970 .  Creştere inegală a angaj aţilor 
(în milioane) în : 1947 1 968 1 980 
Producţia de bunuri 26 ,3 28 ,9  31 ,6  
(inclusiv agricultura) (estimativ) 
Prestări de serPicii 25 ,4  !5 1 , 8 6 7 , 9  

ln fabricaJie 
1 970 31 % white collar 

(estimal iv )  

1975  34 ,5% white collar 
ln interiorul grupei de blue-collar (muncitori. - N. trad .) 
tendinţa de a trece de l a  profesiuni productive, la profe­
siuni neproductive : reparaţii, întreţinere etc. 

517 



lor (impusă) .  Majoritatea din metropole a do­
bîndit un standard de viaţă relativ inalt în de­
favoarea unui mare număr de neprivilegiaţi din 
ţările dependente. Rezultatul a fost şi este : pre­
dominanţa necesităţilor şi aspiraţiilor imanente 
sistemului ; reproducerea existent ului de către 
cei dominaţi sub controlul efectiv crescînd in 
toate dimensiunile existenţei , precum şi concen­
trarea puterii în mîinile aparatului dominant. 

Următoarea constelaţie caracterizează stabi­
lizarea preventiv-contrarevoluţionară a capita­
lismului tîrziu : 

- satisfacerea şi dirij area necesităţilor care 
conservă modul de producţie capitalist (o im­
pusă seri.Jitude I.Jolontaire) ; punerea de acord a 
culturii intelectuale cu cea materială prin proli­
ferarea ştiinţelor sistemului ; filozofii care-şi in­
terzic transcenderea critică a caracterului lor 
afirmativ. 

- Pseudo-democratizarea în sfera consumu­
lui in condiţiile unei întăriri şi extinderi a pu­
terii executive ; 

- mobilizarea internaţională a marelui ca­
pital pentru asigurarea exploatării şi îndiguirea 
sau reprimarea revoltei . 

Astfel, capitalismul tîrziu organizează o socie­
tate globală în care satisfacerea reală şi dirij ată 
a nevoilor, libertatea şi supunerea, democraţia 
şi teroarea se însumează într-o totalitate anta­
gonistă, totalitate în care opoziţia radicală este 
dispersată şi minoritară, izolată de baza ei tra­
diţională. Acesta este capitalismul tîrziu în faza 
contrarevoluţiei preventive. 

Organizarea contrarevoluţiei preventive în­
cepe cu fascismul in Europa :  

- reprimare teroristă a opoziţiei ; lichidarea 
unei întregi generaţii de reprezentanţi revolu ­
ţionari ai clasei muncitoare ; 

- organizare centralizată a economiei pentru 
re11f;abilirea şi expansiunlla marelui capital în 

lil8 



condiţiile incredinţării suveranităţii economice 
aparatului fascist ; 

- transformarea claselor exploatate in mase 
aliniate, ca populaţie privilegiată faţă de gru­
pele "străine" ,  sacrificate. 

După al doilea război mondial organizarea 
contrarevoluţiei a fost considerabil revizuită : 

- reorganizare internaţională a capitalismu­
lui sub hegemonie americană ; 

- impărţirea lumii ; 
- captarea mişcărilor de eliberare radicale 

din lumea a treia ; 
- intervenţia militară, economică, tehnică a 

S.U.A. in străinătate ; export de capital şi pro­
ducţie ; 

- perfecţionarea unui aparat de control şi 
informaţii atotcuprinzător ; subordonarea popu­
laţiei faţă de productivitatea distructivă a sis­
temului, dar totodată o considerabilă satisfacere 
a necesităţilor şi reproducerea necesităţilor care 
conservă sistemul la nivelul individului, ceea 
ce face ca, provizoriu, teroarea să nu fie nece­
sară. 

Teoria şi practica sint confruntate cu necesi­
tatea de a distruge această totalitate integrată 
şi integratoare şi de a elibera potenţialul revo­
luţionar existent in această societate , dar care 
este administrat. In această intreprindere te­
oria nu se poate sprij ini pe o practică revoluţio ­
nară dată şi nici pe "mase" : izolarea practicii şi 
manipularea maselor (pînă la alinierea lor) sînt 
(aşa cum am incercat să arăt) urmarea şi condi ­
ţia modului de producţie capitalist, nu doar un 
fenomen secundar. Datorită acestui fapt, ten­
siunea dintre teorie şi practică devine mai pu­
ternică decit cea inerentă in mod firesc teoriei : 
legătura tradiţională cu masele , aşa cum a exis­
tat in perioada prefascistă, este "suspendată" în 
acest stadiu al capitalismului tîrziu. 

Interpretarea marxistă a acestei izolări a te­
oriei de baza ei de mase este în continuare în­
greuiată de reificarea, larg răspîndită, a concep-

519 



telor de conditii subiective si obiective ale schim­
bării , în special a concept'ului de clasă munci­
toare. Se pare că însăşi teza a unsprezecea des­
pre Feuerbach a căzut pradă interpretării rei­
ficate , ca şi cum ar exista o succesiune i storică : 
mai întîi , pînă la un anumit stadiu al dezvoltă­
rii , interpretare f i lozofică a lumii , apoi schim­
bare. De fapt , filozofia critică ră mîne un element 
al schimbări i (ca la Marx însuşi ) ;  iar acest ele­
ment este cu atît mai important cu cît mişcarea 
socială considerată din punctul de vedere al tre­
cerii la socia lism este regresivă.  Totodată aceas­
tă mişcare regresivă este terenul pc care apar 
noile  posibilităţi ale acestei treceri şi noile sco­
puri ale praxisului :  Ceea ce în teoria premono­
polist.ă a lui Marx mai  putea f i  respins ca utopie 
sau ideologic , trebtJ ie să fie astăzi preluat de 
teorie .  Insii în trucît aceste forme  calitativ dife­
rite ale treceri i la socialism apar  astăzi în socie­
tate doar d rept comportamente marginal-mino­
ritare sau "eli tare" ,  includerea lor în teorie îi 
sporeşte acesteia caracterul abstract. Totod ată,  
tocmai î n  temeiul acestei abstracţiuni , teoria 
rămîne deschisă pentru posibilitatea ca în ca­
drul practi cii înseşi să se manifeste aspecte şi 
elemente ale teoriei care nn au fost dezvoltate 
pînă acum şi a căror dezvoltare ar transforma 
din nou teoria în ghid al practicii. 

Capitalismul tîrziu a modificat raportul din­
tre bază şi suprastructură dar nu în direcţia unui 
"sfîrşit al ideologiei" , ci , dimpotrivă, în direcţia 
unei instituţionalizări , " incorporări" a ideologiei 
în comportamentul cotidian , în funcţionarea so­
cietăţii sau a indivizilor. Uriaşa abundenţă de 
mărfuri , productivitatea d irijată a muncii ,  pre­
cum şi satisfacerea dirij ată a necesităţilor mobi­
lizează nu numai conştiinţa , ci şi structura ins­
tinctelor pentru reproducerea existentului în in­
teriorul şi în afara sferei muncii. Socializarea re­
presi vă a conştiinţei şi a structurii instinctuale 
constituie astăzi o parte a procesului material de 
rrprodur{ r>.  

520 



Însă acrlaşi proces ,  care prin î ntermodiul sis­
temului do necesităţ i i mpw; îi  integrează pc cei 
rxploa taţi în si s te mul exploatăr i i ,  este Rupw; 
unei dinam i ei care ameninţ.ă cu distrugerea a­
ceastă totalitate. Contradicţiile in Lerne ale capi ­
talismului se manifestă acut în tendin ţele care 
minează stabilizarea şi totodată pun în lumină 
posibilităţile de eliberare care depăşesc toate 
conceptele tradiţ.ionalc .  Ele reprezintă o va­
riantă a teoriei clasice a prăbuşirii , variantă co­
respunză toare treptei do dezvol tare economico­
politică . 

Saturarea pieţei în metropole şi necesitatea 
unei noi acumulări constrîng capitalismul să 
producă pe scară lărgită mărfuri şi servicii care 
reprezintă "bunuri de lux" ce depăşesc nevoile 
materiale si culturale vitale , fără ca sărăcia si 
mizeria să 'fie măcar reduse în afara populaţiil�r 
privilegiate , capabile să plătească. Dar acest 
fapt arată că la nivel social timpu l de muncă ne­
cesar pentru reproduc ţia forţei de muncă devine 
tot mai scurt (aparenţa libertăţii ) ,  fără ca volu­
mul total de muncă dependentă să fie redus : ea 
rămîne îndeletnicire pentru intreg timpul, con­
ţinutul vieţi i .  Experienţa timpulu i  de muncă 
irosit, nenecesar (productiv şi necesar d oar pentru 
modul de producţie capita list) poate fi to t mai 
greu reprimată : ea stimukază nevoia "imperiu­
lui libertăţii" , care este constant produs şi ne­
gat în lumea de mărfuri a capitalismului tîrziu. 

Capitalismul creează mereu necesităt i  pe care 
nu le poate satisface : înainte de toate , nevoia 
de a desfiinţa munca exploatată ca mod de via­
ţă. Căci capitalismul depinde de reprodueţia şi 
intensificarea munci i exploatate : bunurile de 
lux, imperiul capitali st al satisfacerii şi al plă­
cerii sînt mărfuri care trebuie cumpărate şi vîn­
dute - valori de schimb.  Astfel , capita l i smul 
transformă imperiul libertâ{ i i  (pe care el însuşi 
îl produce şi-l dezvăluie ) într-un imperiu al ne­
cesităţ i i  sale - producţia belşugului ,  a frumuseţii , 
împlinirea ; munca pentru bunurile de lux de-

5 2 1  



vine o muncă socialmente necesară, inumană ; 
scopul final este ratat. 

Aceasta este forma contradicţiei fundamen­
tale dintre forţele de producţie şi relaţiile de 
producţie proprie capitalismului tirziu ; ea con­
stituie totodată schema unei revolution impossi­
ble : "imposibilă" nu acolo unde ea s-ar întemeia 
pe mizeria materială, ci în societatea belşugu­
lui. Ea ar fi o revoluţie ce are loc intr-o fază a 
capitalismului in care condiţiile producţiei , de­
păşind penuria şi represiunea, transformă nece­
sităţi calitativ diferite in nevoi materiale şi cul­
turale vitale. 

Odată cu posibilitatea revoluţiei ca "salt ca­
litativ" se manifestă dialectica proprie mate­
rialismului istoric - germenele idealist pe care 
îl conţine de la inceput. Determinarea conştiin­
ţei de către existenţa socială se modifică : pe baza 
unei economii orientată spre lichidarea penuriei 
şi exploatării , conştiinţa emancipată ar deter­
mina existenţa socială, şi nu in primul rînd ca 
inteligenţă funcţională, ca raţiune ştiinţifico-teh­
nică, ci ca un proiect al posibilităţilor reale ale 
existenţei sociale. Aceasta este utopia concretă 
a muncii solidare pentru satisfacerea vieţii şi a 
ambianţei vitale - o utopie fără de care teoria 
lui Marx nu poate deveni ghid al practicii 
socialiste. · 

O astfel de metamorfoză a materialismului 
istoric in idealism social - nu al gîndirii pure , 
ci al muncii sociale - îşi are temeiul de posibi­
litate în însăşi teoria lui Marx. Un fapt istoric 
nou (cel puţin începînd cu anii '60) este experi­
enţa că acest concept al schimbării calitative nu 
se referă în primul rînd şi exclusiv la dezvolta­
rea postrevoluţionară, ci încă în capitalismul tîr­
ziu el trebuie încorporat in practica pregătitoare 
pentru ca revoluţia să nu rămînă o simplă trans­
formare cantitativă. In aceasta rezidă valoarea 
politică a cerinţelor şi experimentelor morale şi 
estetice ale noii stîngi : protecţia mediului încon-

522 



jurător, comune , muncă în colectiv etc. Acestea 
sînt anticipări - anunţînd un stadiu mai avan­
sat al radicalizăr:i şi de aceea izolate , deformate , 
integrabile , uşor de reprimat. Ele reprezintă 
forma tîrzie a separării muncii intelectuale de cea 
fizică (poate începutul depăşirii ei ? ) .  In cadrul 
diviziunii muncii aceste forme ale contraculturii 
apar ca modalităţi de revoltă ideologice, morali­
zatoare , estetizante , elitare etc. Ca atare, ele an­
ticipează în practică forme ale muncii neînstră­
inate , relaţii umane solidare şi o experienţă a 
trupului şi a mediului său care se sustrage so­
cietăţii valorii de schimb. Este o experienţă a 
materiei , şi un raport cu ea care se află dincolo 
de existenţa ei ca obiecte. Astfel , legătura din­
tre forma marfă şi gîndire este desfăcută* şi o 
conştiinţă care percepe omul şi lucrurile intr-un 
mod nou poate deveni factorul material al unei 
schimbări radicale, pe baza creată de tendinţele 
de dezintegrare ale capitalismului tirziu. 

Tendinţa unei baze motivaţionale noi sau ex­
linse a revoluţiei apare intr-o fază istorică in 
care fundamentul economico-politic al capita­
lismului tîrziu este considerabil zdruncinat -
ea constituie prin calitatea şi extinderea ei o 
nouă dimensiune a crizei. 

Bunăstarea necesară pentru reproducţia capi­
talismului tîrziu este grav ameninţată de : 

- inflaJ ia inerentă sistemului, care readuce 
sărăcia>$* şi ascute lupta de clasă (Anglia, Italia, 
Franţa) ; 

- intensificarea concurenţei intercapitaliste şi 
de dificultăţile crescînde ale acumulării ; 

* Vezi Alfred Sohn-Rethel , Geistige und korperliche 
Arbeit, Frankfurt, 1972  

* *  1973 : 1 , 3  milioane mai mul# săraci I n  S.U.A. (Bureau 
of Statistics , citat in : Saddeutsche Zeitung, 6/7 Juli 1974) ,  
adică 23  milioane sub limita sărăciei de 4 500 $ pe an pentru 
o familie cu patru membri. Vezi şi Harry Bravermann, Labor 
and Monopoly Capital, tn Monthly Review, July-August 
1974,  p. 1 19  şi urm. ; p. 132.  

523 



- lipsa şî exploatarea prădalnîcă a materii­
lor prime şi a surselor de energie necesare men­
ţinerii bunăstării materiale ; 

- creşterea puterii ţărilor în curs de dezflol­
tare care livrează aceste materii prime şi surse 
de energie - politizarea economiei lor. 

Acest aspect necesită o scurtă analiză. Este 
simplu să plasezi centrul de greutate al poten­
ţialului revoluţionar socialist in lumea a treia, 
cu toate că dezvoltarea faptică contrazice o ast­
fel de teorie* .  Chiar acolo unde s-au manifes­
tat inceputuri revoluţionare , această dezvoltare 
a condus fie spre o reprimare sîngeroasă, fie spre 
degradarea realizărilor socialiste. In ţări in curs 
de dezvoltare puternice din punct de vedere eco­
nomic şi politic se manifestă tendinţa unei adap­
tări la interesele capitalismului. Pentru extin­
derea globală a capitalismului tîrziu, lumea a 
treia nu reprezintă încă o barieră de nedepăşit : 
contralovituri (cum ar fi scumpirea sau raţiona­
lizarea materiilor prime indispensabile pentru 
capitalism) au fost pînă acum absorbite pe ca­
lea unei concentrări a forţei capitalismului (pe­
trol - industrie chimică) sau a societăţilor mul­
tinaţionale ; se poate vorbi chiar de un proces 
aparent invers - fostele colonii investesc tot 
mai mult în metropolele capitaliste, participă 
la tehnologia şi finanţele lor. Chiar dacă ţările 
producătoare de petrol ale lumii a treia dispun 
astăzi de o putere care le conferă un rol hotări­
tor în politica şi economia internaţională, ele 
joacă acest rol în sistemul existent al domina­
ţiei ca newcommers şi nu ca adversari ai lui. 

Integrarea foştilor colonizaţi şi colonizatori 
se realizează nu numai de sus, adică prin inter­
mediul clasei dominante în ţările in curs de dez­
voltare, ci şi "de jos" ,  prin imigranţii care incep 
ca muncitori in micile intreprinderi sau cumpă-

* Vezi Bill Warren, Imperialism and capitalist ln­
tegration, tn New Left Review 81 ( 1973 )  şi Arghiri Em­
manuel , Mythos of Development versus Mythos of Under­
development, ibid. 85 (1974 ) .  

524 



rind mici magazine pentru a deveni treptat pro­
prietarii unor mari firme. Marea masă a muncito­
rilor străini nu participă la acest proces, consti­
tuind "noul proletariat" , dar limbile străine care 
se răspîndesc prin mij locirea acestei pături afec­
tează cotidianul tradiţional al capitalismului 
tîrziu : colonizatorii nu mai sînt cu totul acasă, 
nu mai sînt doar "între ei" în propria lor ţară. 

Ar fi absurd să vedem în acest proces o ame­
ninţare din afară la adresa capitalismului ; el se 
desfăşoară în interiorul sistemului mondial al 
capitalismului. Ţările în curs de dezvoltare se 
pot desprinde de acest sistem, pot intra în sis­
temul marilor puteri comuniste , pot încerca un 
drum propriu. Totuşi contradicţia care deter­
mină dezvoltarea critică a capitalismului nu 
este conflictul eu statele comuniste sau cu lu­
mea a treia ; mai curind, contradicţia internă 
dintre forţele de producţie şi relaţiile de produc­
ţie impune în faza actuală o economie politică 
care suspendă conflictul cu lumea comunistă şi 
cu lumea a treia. 

Subminate de existenţa pactelor, mişcări şi 
regimuri anticapitaliste pot fi zdrobite cu uşu­
rinţă, dacă nu au fost deja înnăbuşite de propria 
burghezie. Deocamdată, pericolul "din afară" 
nu constituie o ameninţare serioasă pentru con­
centrarea internaţională a capitalismului şi pen­
tru expansiunea sa în ţările mai slabe ; contra­
dicţiile se ascut in interiorul lumii capitaliste. 

Capitalul se constituie ca unitate antagonică 
globală de contradic ţii care cuprinde şi ţările in 
curs de dezvoltare privilegiate din punct de ve­
dere economic. Acesta este un aspect al stabili­
zării capitalismului tîrziu. Conflictele dintre 
aceste ţări în curs de dezvoltare şi metropole de­
vin conflicte interioare ale lumii capitaliste (pen­
tru ţările în curs de dezvoltare acest fapt poate 
constitui un progres faţă de stările de lucruri 
precapitaliste ) .  



Forma de acumulare şi de export de capital 
proprie capitalismului tirziu nu reprezintă, de­
sigur, un fenomen nou ; astăzi, însă, dezvolta­
rea ei a atins un punct in care ea înrăutăţeşte 
într-o măsură sporită situaţia clasei muncitoare 
şi ansamblul economiei in metropole , in special 
in Statele Unite (emigrarea intreprinderilor, li­
mitarea producţiei in regiunile unde salariul 
este mare, şomaj etc . ) .  Spectrul sărăciei nu ame­
ninţă doar (şi poate nu in primul rînd) acea parte 
a clasei muncitoare care , datorită organizaţiilor 
ei (sindicate şi partide) , mai poate încă opune 
rezistenţă, ci şi pături largi ale claselor de mij ­
loc care nu dispun de organizaţii economice şi 
politice. Totodată, spectrul sărăciei apare în ca­
drul unui sistem care activizează necesitatea 
eliberării nu numai de mizeria materială, ci şi 
de productivitatea care reproduce constrin­
gerea, de sclavia performanţei , de reprimarea 
instinctelor şi de dominarea naturii. Ca alterna­
tivă apare posibilitatea unei forme de viaţă ra­
dical diferite care cu greu poate fi inclusă în 
schema tradiţională a trecerii la socialism şi a 
socialismului insuşi. 

Revolta impotriva capitalismului tîrziu tinde 
să totalizeze revendicările economico-politice în­
tr-o răsturnare radicală a valorilor : scopul ei ar 
fi dezvoltarea socialismului ca progres de Ia 
munca instrăinată la munca creatoare, de la domi­
narea naturii Ia cooperare, de la reprimarea sim­
ţurilor la emanciparea lor, de Ia raţiunea exploa­
tatoare la cea solidară. 

Teoriei i-ar reveni sarcina de a elibera aceste 
posibilităţi de vălul lor utopic şi de a le defini 
ca praxis posibil. 

Astăzi praxisul schimbării radicale conţine 
un element antiautoritar, eliberator : expresia 
spontand, subiectivă a revoltei care pune sub 
s emnul întrebării formele tradiţionale ale pra-

526 



xisului ca nemaifiind adecvate cu amploarea 
schimbării. Dar această spontaneitate, subiec­
tivitate rămîne ineficientd dacă nu găseşte forme 
noi, proprii de organizare. 

Ar fi absurd să credem că se poate lupta im­
potriva forţei extrem de organizate şi de con­
centrate a capitalismului tirziu, fără o contra­
organizare. Dar este tot atit de fără sens să cre­
dem că formele de organizare tradiţionale centra­
list-birocratice pot fi pur şi simplu preluate ;  in 
mare măsură ele insele s-au definit ca părţi ale 
existent ului. 

Atîta timp cit nevoia eliberării şi totalitatea 
care se revoltă există doar fragmentar, atîta 
timp cît grupele revoltate nu sint unite intr-un 
front comun, organizarea praxisului schimbării 
va rămîne fragmentară, descentralizată. Struc­
tura diferită şi interesele deosebite ale grupelor 
izolate fac ca munca organizatorică să se concen­
treze asupra locurilor de muncă respective, car­
tiere de locuit, şcoli etc. O astfel de concentrare 
a lămuririi şi organizării ar putea duce intr-un 
caz fericit la separarea de sistem a unor unităţi 
de producţie şi distribuţie izolate (fabrici, intre­
prinderi comerciale monopoliste, institute de 
cercetări , intreprinderi de transport), la naşte­
rea şi răspîndirea unei autoadministrări efici­
ente şi in cele din urmă la incapacitatea siste­
mului de a funcţiona. Tocmai concentrarea inte­
grării tehnico-economice, dependenţa reciprocă 
a unităţilor de producţie şi a celor de distribuţie 
conferă fiecărei intreprinderi mari un inalt poten­
ţial de dezintegrare. Capitalismul tirziu conţine 
germenii unei astfel de descompWleri descentra­
lizate. 

Să facem din lipsă o virtute : absenţa unei 
baze de masă pentru un partid de masă radical 
( S.U.A.) şi caracterul reformist al partidelor de 
masă europene fragmentează mişcarea, dar tot­
odată fac cu putinţă, ba chiar această contra-

527 



dicţie impune construirea şi dezvoltarea unor 
grupe de bază reale care in cursul dezvoltării pot 
deveni puncte de sprij in ale unirii pe scară na­
ţională. O astfel de organizare care activizează 
nu numai fabricile , ci şi cartierele de locuit, cam­
pus-urile tltc . ,  ar corespunde unui concept nerei­
ficat al clasei muncitoare, adică ea ar pune la 
baza practicii recunoaşterea unor pături largi 
ale claselor de mij loc şi ale intelectualităţii ca 
forţe potenţiale ale schimbării. Această recu­
noaşte re este ing;n,uiată, dacă nu respinsă de 
multe grupe minoritare ale noii stingi. 

Tensiunea crescută dintre teorie şi practică 
specifică capitalismului tîrziu precum şi orien­
tarea în funcţie de un concept de păşit, reificat 
al clasei muncitoare au condus la apariţia unui 
fatal antiintelectualism în cadrul stîngii , la o 
autodemitere masochistă a intelectualilor. Acest 
antiintelectualism funcţionează eficient in fa­
voarea realităţii stabilite - el reprezintă una 
din multiplele forme ale stabilizării şi ale liniş­
tirii conştiinţei, ale rezistentei credinţe in auto­
ritate, ale opacităţii faţă de noile posibilităţi ale 
practicii. Toate acestea alcătuiesc un complex 
de inferioritate cultivat sistematic. Şi el este fa­
tal pentru că tocmai în această perioadă carac­
terul pregătitor, minoritar al mişcării radicale 
şi formele noi ale practicii au nevoie tot mai 
mult de o analiză autonomă (adică nedogma­
tică).  

Cu cit este mai mare puterea aparatului do­
minaţiei , cu cit este mai efectivă reproducerea 
lui in conştiinţa şi în structura instinctuală a ce­
lor dominaţi, cu atît practica intelectuală de lă­
murire şi educare devine mai importantă. As­
tăzi ea este încă privilegiul unei elite ; dar toc­
mai poziţia privilegiată a intelectualilor se poate 
afla la originea practicii radicale. Privilegiul 
despre care vorbesc aici este unul al învăţării şi 

528 



al cunoaşterii ; el poate fi foarte bine pus tn ser­
viciul schimbării. Edificarea unei lumi de con­
cepte care pune în lumină structura existentu­
lui şi orizontul transformării lui constituie 
astăzi, mai mult ca oricînd, premisa schimbării, 
întrucît munca teoretică impune, de asemenea, 
critica conceptelor marxiste reificate şi fetişi­
zate. Această muncă transcende poziţia de clasă 
particulară şi domeniul particular al intelec­
tualului : munca teoretică autonomă care se 
orientează după lucrul însuşi tinde in orice do­
meniu să devină politică, să pună sub acuzaţie 
existentul. 

In perioadele revoluţionare şi contrarevolu­
ţionare aportul intelectualităţii este indispen­
sabil, însă în raport cu tendinţele totalizatoare 
ale dominaţiei capitalismului tirziu el capătă o 
importanţă deosebită. Cind ideologia însăşi, ra­
ţiunea însăşi devin mij loace de dominaţie care 
sînt reproduse de indivizi, atunci sint necesare 
o contra-psihologie, o contra-sociologie, o contra­
raţiune, o contra-educaţie etc. Adică, spre deo­
sebire de contopirea capitalistă a culturii inte­
lectuale şi materiale, a raţiunii şi ideologiei, este 
valabil acum cuvîntul de ordine al eliberării 
muncii intelectuale pentru propria ei autono­
mie : intelectualitatea în opoziţie. 

Această autonomie care se orientează doar 
in funcţie de lucrul însuşi nu poate accepta vizi­
unea asupra lumii, limba, nevoile imediate ale 
unei clase particulare sau ale "maselor" ca mij ­
loc obligatoriu de comunicaţie, ca pe nişte cri­
terii prestabilite ale analizei. 

Date sînt doar societatea existentă şi tendin­
ţele ei demonstrabile. Analiza critică a acestei 
totali tăţi nu se poate opri nici în faţa clasei mun­
citoare ; aceasta nu beneficiază de "imunitate 
teoretică". 

Astăzi, cînd stînga este înclinată să vorbească 
mai curînd despre "popor" sau despre "mase" 

529 



decit despre clasa muncitoare (de exemplu "Po­
wer to the People"*,  " Război popular in S.U.A. " )  
se  manifestă ideea că subiectul potenţial a l  schim­
bării în capitalismul tîrziu depăşeşte clasa mun­
citoare formată din "blue collars" şi cuprinde 
pături largi ale populaţiei dependente. Insă a­
ceste mase constituie o unitate antagonică : pe 
de o parte, clasa muncitoare organizată, iar pe 
de altă parte populaţia care nu ia parte la pro­
cesul material al producţiei, dar depinde de do­
minaţia capitalului. Lămurirea politică a ulti­
mei are astăzi o deosebită actualitate întrucît 
nu este vorba încă de revoluţia socialistă, de 
practica revoluţionară, ci de pregătirea ei, de 
dezvoltarea conştiinţei în vederea creării unei 
situaţii revoluţionare. Lămurirea politică prac­
tică are sarcina (desigur, nu nouă) de a trans­
forma ostilitatea marii majorităţi a poporului 
faţă de revoluţie cel puţin în neutralitate, în 
cel mai bun caz în simpatie (pasivă) , căci concep­
ţia lui Marx rămîne valabilă : şi în capitalismul 
tîrziu revoluţia trebuie să se sprijine pe majori­
tatea populaţiei. 

In stadiul actual practica pregătitoare poate 
apela la experienţa concretă a oamenilor din 
toate categoriile : întîlnirea nemijlocită cu capi­
talul are loc zilnic. Exploatarea, înşelarea, repri­
marea pot fi cunoscute nu numai în fabrică sau 
birouri , ci şi in marile magazine, în blocul de 
locuit, la obţinerea imbrăcămintei etc. Iar expe­
rienţa zilnică este jocul dăunător cu risipa ŞI 
sărăcia pe care-I j oacă dominaţia. 

Practica politică pregătitoare poate avea în 
vedere indivizii şi grupele din toate păturile 
populaţiei. Capitalismul tîrziu creează prin to­
talizarea ierarhiei lui verticale (dominaţie-do­
minat) o comunitate (generalitate) a celor domi­
naţi în pofida şi în legătură cu interesele (nemij -

* Poporul la putere (n. trad.) 

530 



locite) opuse. Conştiinţa acestei "clase generale" 
poate deveni forţa schimbării radicale - sau 
forţa care i se opune. 

Teza dezvoltării conştiinţei de clasă "din 
afară" ,  are propria ei dialectică : ea este în capi­
talismul tirziu integrat şi  integrator mai impor­
tantă decit lnainte. Noţiunea de "din afară" se 
raportează lnsă acum nu la o conştiinţă de cla­
să particulară (cea a proletariatului) ,  ci la între­
gul populaţiei dependente, oprimate. Aceasta 
nu înseamnă nivelare , ci o extremă ascuţire a 
contradicţiilor de clasă ale capitalismului : opo­
ziţia de clasă intre munca salariată şi  capital 
apare ca o parte a opoziţiei generale dintre popu­
laţia dependentă de capital şi capital. Acesta 
este, de asemenea, un aspect al totalizării po­
tenţialului radical corespunzător totalizării ca­
pitalismului tîrziu. Aceasta este tendinţa domi­
nantă şi , atîta timp cit ea există, antiteza radi­
cală ar fi distrugerea "din interior" , autonomi­
zarea părţilor ei. 

Am schiţat mai sus formele de organizare posi­
bile care corespund acestei tendinţe. Crearea unei 
baze regionale şi locale puternice ar putea pro­
gresa spre o autoadministrare solidară a institu­
ţiilor şi comunităţilor respective ; de asemenea, 
ea ar putea determina incercarea unei coordonări 
pe o scară extinsă şi conştientizarea caracterului 
imperios al unei acţiuni comune. Dar ca şi con­
ceptul de "mase" ,  conceptul de "autoadministrare" 
şi "solidaritate" rămîn abstracte şi reificate dacă 
nu sînt concretizate în raport cu constelaţia capi­
talismului tîrziu. "Autoadministrarea" devine o 
organizare revoluţionară doar atunci cînd admi­
nistranţii înşişi sînt revoluţionari, adică necesită­
ţile şi conştiinţa lor conţin elemente care trans­
cend sistemul ; altfel, comunităţile care se auto­
administrează nu sint decît experimentare în ca­
drul existentului - momente ale unei pseudo­
democratizări şi nu "saltul calitativ" al socialis­
mului. Solidaritatea poate deveni revoluţionară 

531 



doar atunci cînd înainte de orice organizare şi 
articulare necesară se bazează pe o conştiinţă şi 
pe o structură instinctuală care revendică "saltul 
calitativ" , deci care nu mai sint prizoniere ale 
necesităţilor destructive ale pieţei capi taliste şi 
ale culturii care-i corespunde şi care de aceea 
au devenit disponibile pentru edificarea unei 
societăţi în care necesitatea plăcerii unei vieţi 
şi unui mediu pacificate este inclusă în însuşi 
procesul social productiv. O astfel de conştiinţă 
si o astfel de structură instinctuală s-au manifes­
tat ca forţă politică în 1968. Deşi de atunci repri­
mate, ele rămîn, chiar reprimate fiind, o potenţ,ă 
radicală generată de dinamica capitalismului 
tîrziu . 



C U P R I N S  

Herbert Marcuse - O biografie 
intelectuală, de N. Tertulian . . . . 5 
Notă asupra ediţiei - N. T. . . . . 83 
Noi izvoare privind întemeierea 
maţerialismului istoric,  trad. de 
V. Dem. Zamfirescu . . . . . . . . . . 85 
Contribuţii la critica hedonismu -
lui , trad. de S. Vieru . . . . . . . . . . 136 
Eros şi Civilizaţie ( fragmente) ,  
trad. de  V. Dem. Zamfirescu . . . . 1 7 7  
I deea d e  progres î n  lumina psih-
analizei, trad . de S. Vieru . . . . . . 219 
Agresivitaţea în  societatea indus-
trială contemporană,  trad. de S. 
Vieru . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � .  239 
I ndustrializare şi capitalism în 
opera lui Max Weber, trad. de 
S. Vieru . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261 
Omul unidimensional ( fragmente ) ,  
trad. d e  1 .  Herdan . . . . . . . . . . . . 285 
Eliberarea de societatea abunden-
ţei, trad. de S. Vieru . . . . . . . . . . . . 430 

533 



Libertatea şi imperativele istoriei, 
trad. de S. V ieru . . . . . . . . . . . . . . 448 
Artă şi revoluţie, trad. de V. Dem. 
Zamfirescu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 465 
Teorie şi practică, trad. de V. Dem. 
Zamfirescu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 514 




	Herbert Marcuse – O biografie intelectuală (N. Tertulian)
	Herbert Marcuse – Scrieri filozofice
	Notă asupra ediţiei (N.T.)
	Noi izvoare privind întemeierea materialismului istoric
	Contribuţii la critica hedonismului
	Eros şi Civilizaţie (fragmente)
	Originea reprimării individului
	Limitele istorice ale principiului randamentului

	Ideea de progres în lumina psihanalizei
	Agresivitatea în societatea industrială contemporană
	Industrializare şi capitalism în opera lui Max Weber
	Omul unidimensional (fragmente)
	Prefaţă la ediţia franceză
	Paralizia criticii: o societate fără opoziţie
	Înfrîngerea conştiinţei nefericite: o desublimare represivă
	Spre administrarea totală
	Gîndirea negativă: logica înfrîntă a protestului
	De la gîndirea negativă la gîndirea pozitivă: raţionalitatea tehnologică şi logica dominaţiei
	Catastrofa eliberării
	Concluzie

	Eliberarea de societatea abundenţei
	Libertatea şi imperativele istoriei
	Artă şi revoluţie
	Teorie şi practică



